(a

Ltica & Politica / Ethics & Politics, XX1V, 2022, 3, pp. 55-95
ISSN: 1825-5167

CORNELIUS CASTORIADIS E
L’ISTITUZIONE DEL COMUNE (1946-

1975)
LEGALITA’ COSTITUITA E IMMAGINARIO SOCIALE

SALVATORE PRINZI

Dipartimento di Studi Umanistici
Universita degli Studi di Napoli “Federico 1l”
sal.prinzi@gmail.com

ABSTRACT

A series of epochal events - the 2008 crisis, the pandemic, the war - are pushing us to rethink
our mstitutions. Thus, especially in Italy, there has been a return to the question of whar an n-
stitution 18, Aow it can be and endure, how a tension lives in it between the “instituted” and the
“Instituting”, and how the mnstituting element must be valorised to ensure that associated life
does not wither. Cornelius Castoriadis 1s one of the authors rediscovered in this debate, as he
gave the category of mstitution not only a political, economic or social value, but an ontological
one. However, his thought 1s still insufficiently known and its potential 1s still underestimated.
The aim of this essay 1s to reconstruct the first phase of Castoriadis' thought, from his arrival in
France to the publication of his most famous work in 1975. By traversing the years of political
militancy, his adherence to and then his critique of Marxism, and by reconstructing his rela-
tionship with other intellectuals of the time - Sartre, Lefort, Lyotard, Debord, Merleau-Ponty -
one can not only find the roots of the category of institution and grasp the profound signifi-
cance of his project of autonomy, but also understand the relevance of his analysis and draw in-
sights for today.

KEYWORDS
Castoriadis, Merleau-Ponty, Socialism, Institution, Political Ontology, Autonomy, Democracy.

Siamo all’incrocio di due cammini della storia, della grande storia.

Un cammino appare fin d’ora chiaramente tracciato.

E il cammino della perdita del senso, della ripetizione di forme vuote, del
conformismo,  dell’apatia,  dell'irresponsabilita ¢ del  cinismo,
dell’espansione illimitata del consumo per il consumo.

[altro cammino dovrebbe essere aperto; non ¢ del tutto tracciato.

Puo essere aperto solo da un risveglio sociale e politico, una rinascita,

un risorgere del progetto di autonomia individuale e collettiva.

Un tale risveglio ¢ per definizione imprevedibile.

Tutto cio che possiamo fare, ¢ di prepararlo come possiamo, li dove c1
troviamo'.

" C. Castoriadis, Imaginaire et imagination au carrefour (1996), in Figures du pensable. Les car-
refours du labyrinthe 6, Seuil, Paris 1999, pp. 132-133.



SALVATORE PRINZI

Perché I'istituzione? Perché nell’'ulimo decennio s1 € tornati a mterrogarsi su
questa costellazione - allo stesso tempo concetto e ordinamento giuridico concre-
to, parola che dice I'atto con cui si fonda una relazione sociale e la struttura dura-
tura di questa fondazione, 'apertura della serie e la serie stessa?

Difficile non far risalire Pesigenza di questo dibattito che investe la filosofia
come 1l diritto, la politica come la sociologia, ad alcuni eventi di portata epocale.
Innanzitutto, alla crist dell’economia mondiale del 2008, che non s1 ¢ hmitata alla
sfera della speculazione finanziaria o della produzione materiale, ma che ha inves-
tito appunto varie 1stituzioni, fino ad arrivare a mettere in discussione, con la crisi
del debito sovrano nel 2011, larchitettura dell’'Unione Europea. D’altronde
I'interrogazione su quali correttivi andassero apportati alle 1stituzioni che regolano
Stati e mercati non poteva restare circoscritta alla singola 1stanza, perché s1 andava
a mserire dentro un ciclo pii ampio di trasformazioni. Da un lato, soprattutto nei
paesi occidentall, si legava a quella che da tempo vemiva defimita “crisi della rap-
presentanza”, che segnalava come le 1stituziom stabilite dopo la Seconda Guerra
Mondiale e consolidate nel renta gloriosi anni del fordismo, del welfare state, de1
partiti di massa, dei1 sistemi parlamentari, fossero ormai logore, mcapaci di tenere
1l passo rispetto all’operativita di multinazionali, attori economici, organismi sov-
ranazionali... Dall’altro, 'emersione di nuovi Paesi sulla scena globale, in passato
colonizzati o comunque subordinati, ha prodotto prima in quet Paesi, poi a livello
mternazionale, importanti smottamenti istituzionali: s1 pensi alle trasformazioni
costituzionali della Cina per mtrodurre 1l libero mercato o dei paesi dell’America
Latina per includere comunita fino a quel momento escluse.

Infine, due eventi di portata mondiale, la pandemia e la guerra in Ucraina,
hanno posto con forza problemi di carattere 1stituzionale. La prima perché ha de-
terminato I'mvenzione - temporanea? - di nuovi istituti, 0 quantomeno un diver-
SO esercizio, piu autoritario o “protettivo”, a seconda dei punti di vista, delle 1sti-
tuzioni esistentl. Dispositivi come 11 lockdown, la chiusura delle frontiere,
I'mtroduzione di app per tracciare gh spostamenti dei cittadini, hanno aperto
ovunque dibattiti®. Sia sollecitando la nascita di nuove istituzioni - d’altronde la
circolazione del virus non ¢ 1l prodotto di una sempre maggiore socializzazione
della produzione e interconnessione delle economie? Non ¢ dunque necessario
che questo mtreccio s1 dia anche una forma politica che possa dirigerlo? -, sia riat-
tualizzando questioni come 1l rapporto fra Stato e cittadino, 1 doveri dell’'uno e 1
diritti dell’altro, e persino cosa voglia dire “vita” - se questa, ad esempio, possa es-
sere ridotta alla sua “nudita” da proteggere a ogni costo, finché I'immunizzazione

* Solo per restare ai testi piu discussi in Italia, cfr. G. Agamben, A che punto siamo? L’epidemia
come politica, Quodlibet, Macerata 2020; Slavo) Zizek, Virus, Ponte alle grazie, Milano 2020; N.
Chomsky, CJ. Polychroniou, Crisi di civilta. Pandemia e capitalismo, Ponte alle grazie, Milano
2020; D. D1 Cesare, Virus sovrano?, Bollati Boringhieri, Torino 2020, B.-C. Han, La societa senza
dolore, Einaudi, Torino 2021, R. Esposito, Istituzione, Il Mulino, Bologna 2021.



9

7

C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

non divori la vita stessa, o se s1 possa accettare, a favore di una vita variopinta, 1l
sacrificito der pia fragil... La guerra, dal canto suo, ha rimesso al centro
I'imterrogazione sulle 1stituzioni internazionali, ONU in primis, incapaci di giocare
un ruolo, ma ha rinforzato anche I'imfluenza degl apparati militari-industrial a Est
come a Ovest, scavalcando 1 tradizionali ambiti della decisionalita e ristrutturando
economia e societa mn vista di futurt conflhitti.

Insomma, la teoria non poteva non tradurre tutto questo mn un ripensamento
della stessa categoria di istituzione, mettendola sempre piu al centro, non solo
come prodotto o esito, ma come fattore della vita associata, riscoprendo queglh au-
tor1 che nel Novecento s1 sono mterrogati su come nasca, come possa essere n-
ventata, come possa tenersi, qualcosa come un’istituzione’. Che 1l diritto si limiti a
descrivere o sancire quanto ¢ gia accaduto, che possa individuare delle tendenze,
o addirittura avere una potenza performativa attraverso la sua capacita di far valere
I'istituente contro I'istituito, resta 1l fatto che oggl pii che mai si relaziona al bios, e
deve fare 1 conti con 1l problema istituzionale dal punto di vista pit generale pos-
sibile.

Ora, pochi autor1 come Castoriadis hanno messo l'istituzione, in senso non so-
lo politico, sociale o economico, ma ontologico, al centro della loro teoria, facen-
dola valere nel suo carattere piu radicale: non semplice organizzazione o norma-
zione di qualcosa che gia s1 ¢ dato, ma prassi 1stituente 'Essere. Oltre 1 funziona-
mentl pitt o meno burocratict delle 1stituzioni presenti, 11 movimento istituzionale
intrattiene, secondo Castoriadis, un rapporto con 'immaginario, rapporto dal qua-
le emergono, rompendo la serialita dell’ereditato, pratiche e concetti nuovi, n
grado di riconfigurare 11 modo d’essere al mondo della nostra specie. Forse ¢ per
questo che, I un momento i cui si avverte esigenza di inventare 1l futuro, 1l
pensiero del filosofo greco-francese, torna d’attualita a diverse latitudini’. Da un

* Sempre limitandoci all'Italia € agli ultimi anni, cfr. R. Esposito, Pensiero istituente. Tre para-
digmi di ontologia politica, Einaudi, Torino 2020, e la collana da lui diretta presso Quodlibet, Al-
manacco di Filosofia e Politica, con 1 quattro volumi usciti fra 1 2019 e 1 2022: Crsi
dell'immanenza. Potere, conflitto, istituzione (a cura di M. D1 Pierro e F. Marchesi), Istituzione. Fi-
losofia, politica, storia (M. D1 Pierro, F. Marchesi, E. Zaru), Res Publica, La forma del conflitto (A.
Di Gesu e P. Missiroli), Sull’evento. Filosofia, storia, biopolitica (R. Fulco e A. Moresco). Ma si ve-
da anche 1l collettaneo Il problema dell’istituzione. Prospettive ontologiche, antropologiche e giuri-
dico-politiche (a cura di E. Lisciani-Petrini ¢ M. Adinolfi), numero monografico di “Discipline Filo-
sofiche”, n. 2, Quodlibet, Macerata 2019.

" In Francia I'interesse verso Castoriadis non ¢ mai scemato, ma fra il 2007 e il 2016 si registrano
la pubblicazione di oltre 15 libri del filosofo greco! In lingua inglese vengono pubblicati per la prima
volta quest’anno 1 sei volumi de Les carrefours du labyrinthe, in spagnolo le uscite sono continue e
i America Latina 1l suo pensiero mizia a essere ben diffuso, in Italia nel 2022, in occasione del cen-
tenario, sono stati ben quattro 1 suoi titoli arrivati sul mercato: dalla prima pubblicazione integrale
de Listituzione immaginaria della societa, a cura di E. Profumi, Mimesis, Milano-Udine 2022, alle
raccolte La Rivoluzione Democratica, a cura di F. Ciaramelli, eleuthera, Milano 2022, Contro
I'economia. Scriti 1949-1997, a cura di R.A. Ventura, Luiss Umniversity Press, Roma 2022,



58 SALVATORE PRINZI

lato, infatti, Castoriadis articola una critica alle 1stituzioni presenti - dal mercato al-
le democrazie liberali, passando per 1 centri di produzione culturale e mediatica
diventati ormai amplificator1 dell’ansignificanza» che caratterizza le nostre societa.
Dall’altro, pero, non ripiega su forme di pensiero o attivazione novecentesche,
limitandosi a riproporre Marx o 1l comunismo come storicamente si ¢ dato, anzi,
ne evidenzia, studiandoli approfonditamente, tutti 1 limiti; cosi come mette m dis-
cussione tutte quelle teorie che dagh anm ’60 hanno voluto rispondere alla crisi
della rappresentanza/rappresentazione con la proposta di logiche dell’ espressione,
attribuendo allo spontaneismo sociale o al carattere eversivo del desiderio la pos-
sibilita di rompere con le forme di dominio attuali’.

Ma Castoriadis sembra scartare anche rispetto a quel riformismo radicale che s
alimenta di una tensione conflittuale inferna alle 1stituzioni, che € la proposta del
recente pensiero istituente, 11 quale, per sua ammissione, non ¢ un pensiero della
rivoluzione, In quanto questa sarebbe una teologia secolarizzata, creatio ex nihilo,
restaurazione di un originario o pretesa di un nuovo che abbisogna di un atto vio-
lento. In Castoriadis, fino alla fine, anche dopo che ha abbandonato un marxismo
gia “eretico”, si afferma comunque un’esigenza rivoluzionaria, che mira a
produrre un cambiamento assolutamente incompatibile con lattuale assetto isti-
tuzionale, un novurnm che non ¢ ricavabile da passaggl graduali che legano passato
e presente’. Non si tratta tanto di instaurare con la violenza uno stato di cose, ma
di un fare rivoluzionario che, determmando una rottura globale mn cui si puo n-
nestare qualcosa di inedito, non cancella necessariamente 1l passato e non assorbe
tutta la societa - non ¢ scritto che una rivoluzione debba sfociare nel totalitarismo,
questo uno dei punti di discordia fra Lefort e Castoriadis’ -, ma li risignifica
aprendo una sequenza mai vista. Se 1l filosofo greco viene oggl riscoperto, non
deve quindi essere ricoperto, sottraendo 1l suo pensiero a quell’'unita con la politi-
ca da lur sempre rivendicata, 1solando la sua riflessione dallo sviluppo degl eventi

L’elemento immaginario, a cura di A. Ferrarin, ETS, Pisa 2022. Per constatare come siano cresciuti
sensibilmente negli ultimi anni gli studi su di lu in tutto 11 mondo rinvio alla bibliogratia curata da
Agora International, https://agorainternational.org/bibliographies.html.

’ CIr. su questo tema C. Memos, Castoriadis and Critical Theory. Crisis, Critique and Radical
Alternatives, Palgrave Macmillan, New York 2014.

* Cfr. gli scritti raccolti in C. Castoriadis, La rivoluzione democratica, cit.; C. Castoriadis, L’1dée
de révolution, in Le Monde morcelé. Les carrefours du labyrinthe III, Seuil, Paris 1990; 1l te-
sto L1dée de révolution a-t-elle encore un sens ? Entretien avec Cornelius Castoriadis, in “Le Dé-
bat”, n. 57, 1989, pp. 193-203; la ricostruzione di B. Coutu, Idée de révolution et faire révolution-
naire chez Cornelius Castoriadis, in Cahiers Société, n. 1, 2019, pp. 193-205.

" Vedi il confronto fra Lefort e Castoriadis in seno alla rivista Libre: M.S. Christofferson, French
Intellectuals Against the Left: The Antitotalitartan Moment of the 1970s, Berghahn Books, New
York 2004, pp. 218-221.



59 C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

a cul ativamente partecipava, o non facendo valere fino in fondo 1l portato eman-
cipatorio del suo concetto di istituzione”.

Scopo delle prossime pagine ¢ dunque mostrare come Castoriadis arrivi nel
1975 alla sua opera piu celebre, Listtuzione immaginaria della societa, a quale
spinta sia intellettuale che pratica risponda I'elaborazione della categoria di 1sti-
tuzione, ricostruendo 1 primi trent’anni, meno noti in Italia, della sua formazione e
del pertodo di Socialisme ou Barbarie, tacendo vedere come la sua riflessione
emerga dal dibattito, meno datato di quanto a prima vista possa sembrare, con le
varie tendenze rivoluzionarie europee, con 1l ricco milieu intellettuale dell’epoca -
da Lefort a Lyotard, da Sartre a Debord - e dal rapporto, davvero fondamentale,
con Merleau-Ponty. Rinvio mvece a un altro lavoro I'analisi del rapporto di Cas-
tortadis con Freud che pure entrera marcatamente nell’elaborazione
dell'istituzione, cosi come l'esame della nuova fase che s1 apre a partire da
Listituzione mmmaginaria e arriva fino alla morte del filosofo. Tuttavia gia nel
corso di questa ricostruzione cerchero di evidenziare 1 nuclei teorici che piu pos-
sono aiutare a comprendere 1l Castoriadis maturo e che mostrano la sua capacita
di rendere conto di alcuni fenomeni politici che oggl, lungi dall’abbandonare la via
della rivoluzione, cercano piuttosto di remventarla, di immaginare nuove forme
rappresentative e ricomposizioni della sfera cognitivo-atfettiva. Anche dando vita a
nuove istituzioni, che bisogna appunto saper riconoscere e configurare.

1. IL GIOVANE CASTORIADIS, ALL'INCROCIO FRA FILOSOFIA E
POLITICA

La filosofia di Castoriadis, o meglio: 'mtenzione filosofica del suo pensiero, si
manifesta prestissimo. Ormai sono molti gh interpreti che sottolineano come la
sua riflessione non possa essere divisa, come pure ¢ stato fatto, in due segmenti
separati: uno, politico, coincidente con gl anm della militanza nelle fila
dell’estrema sinistra, fra 11 1937 e 11 1967, e uno hlosofico, coincidente con
I'imcontro con la psicoanalisi, 11 confronto con Heidegger e la riscoperta del pensi-
ero antico, fra 1l 1968 e 1l 1997. A seguire da vicino la sua opera - cosa che oggl ¢

* Si veda quanto dice Castoriadis nel 1976 in un’intervista con Olivier Mongin, Paul Thibaud e
Pierre Rosanvallon: «Per come le ho sempre vissute, le idee di filosofia e di politica (quindi anche
del filosofo e del militante) non si lasciano separare radicalmente: ognuna conduce all’altra»,
L’exigence révolutionnaire, in Le contenu du socialisme, Union Générale d’éditions, Paris 1979.
Sull’'unita in Castoriadis di filosofia e politica cfr. A. Masca Ovejero, Castoriadis et I'étroit sentier de
I'émancipation.Ontologie, politique, autonomie, I’ Harmattan, Paris 2021. Relativi al concetto di
1stituzione, recentemente usciti in italiano, segnalo: E. Profumi, Listituzione e 1l suo portato filoso-
fico-politico, in C. Castoriadis, Listituzione immaginaria della societa, cit., pp. 9-29; A. Ferrarin, La
prassi, istituzione, 'immaginario in Castoriadis, in Il problema dell’istituzione, “Discipline Filosofi-
che”, cit,, pp. 121-150, F. Ciaramelli, Castoriadis e le potenzialita della democrazia, in C. Castoria-
dis, La rivoluzione democratica, cit., pp. 7-25.



60

SALVATORE PRINZI

possibile grazie alla pubblicazione di molt mediti, alla ripubblicazione di vecchi
articoli divenuti introvabili, all’apertura degli archivi -, s1 vede che non ¢’¢ un Cas-
toriadis glovane e rivoluzionario versus uno maturo e disimpegnato. C’¢ nvece
una sola dimensione di pensiero teorico-pratica, che in certi momenti manifesta
maggiormente la sua propensione all’attivita, perché pensa di aver gia individuato
querl referenti e quegh strumenti che possano portare avanti 1l progetto
del’emancipazione, e 1 altn momenti manifesta la sua propensione
all'mterrogazione, perché ritiene che 1 referenti e gh strumenti di quel progetto
stano anch’essi da inventare.

Scoperta della filosofia e scoperta della politica in Castoriadis sono avvenimenti
simultanel, fanno parte di un medesimo risveglio al mondo. D’altronde, nato nel
1922 a Instanbul da una famigha borghese che poco dopo riparera ad Atene, figlo
di un padre repubblicano, Castoriadis mncontra la filosofia gia a 13 anni, cominci-
ando la lettura di Platone, Anstotele, Kant, Hegel, Husserl, per po1 appassionarsi
a logici e filosofi della scienza, e ovviamente a Marx’. Ma anche Weber lo
colpisce, tanto che prima de1 diciotto anm ha gia tradotto la prima sezione di Eco-
nomia e societd. La passione per la politica e per la filosofia lo porta ad aderire
presto al Partito Comunista e gl fa scegliere, contro 1l volere paterno, la facolta di
giurisprudenza, dove Castoriadis si lega al filosofo del dintto Constantin Tsatsos.
Nel ’39, quando in Grecia vige la dittatura di Metaxas, Castoriadis viene arrestato,
ma questo non ferma la sua militanza, che continua anche sotto I’'occupazione na-
zista, con ladesione, nel 42, all'Unione Comunista Internazionalista,
un’organizzazione trotskista. Né s1 fermano gh studi, che lo portano a pubblicare
nel ’44 alcun lavort universitari, tra cur una breve Introduzione alla teoria delle
scienze sociall che risente dell'influenza di Weber. In effetti 'autore tedesco ¢ -
come era gla avvenuto per Lukacs e per Merleau-Ponty, due filosofi che saranno
decisivi per Castoriadis - un riferimento essenziale per criticare le forme della ra-
zionalita strumentale che sembrano mmporsi a tutti 1 livelli, la tecnicizzazione che
mveste l'agire politico, ma soprattutto 'emergere della burocrazia come strato
dingente della societa. Alla fine del 44 m Grecia mizia un moto rivoluzionario,
egemonizzato dal Partito Comunista, represso dalle élite e dalla Gran Bretagna,
che s1 trasforma presto mn guerra civile. Stretto da un lato dai reazionari, dall’altro
dagh stalimistt che osteggiano 1 militanti trotskisti, Castoriadis decide di partire
sfruttando una borsa di studio. Arrivato a Parigl, non esista a iscriversi allo stesso
tempo alla Sorbona e al Parti Communuste Internationaliste, all’epoca la piu signif-
icativa organizzazione trotskista. E tuttavia comincia subito - sin dall’agosto del
’46, momento n cul conosce 1l ventiduenne Claude Lefort, gia allievo di Merleau-
Ponty, e fonda con lui la corrente Chaulieu/Montal, dal nome dei loro due pseu-

* Cfr. quanto racconta Castoriadis in Fait et a faire. Les Carrefours du labyrinthe V, Seuil, Paris
1997, p. 24.



61

C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

donimi - a contestare la linea dell’organizzazione proprio sul tema della difesa
dell’URSS e delle democrazie popolari.

I suoi interessi filosofici st muovono invece intorno a una riflessione sulla logica
e sul metodo della sociologia. Segue 1 corsi di Jean Wahl, Gaston Bachelard,
Henr Bréhier. Propone a René Poirier una tesi di dottorato che viene accettata,
con 1 ttolo prowisorio di Vers une logique axiomatique. Introduction
philosophique: 1o scopo del giovane studente ¢ realizzare la sintesi «fra la logica
filosofica e la logica matematica»’. Dal progetto di ricerca emerge una critica a
Kant, 1l quale avrebbe separato troppo radicalmente la sfera dell'ideale da quella
del reale, ma anche ad Hegel, che ha finito per presentare 1l suo pensiero come
conciliazione e sapere assoluto. Il giovane Castoriadis mntende criticare 1l ritorno a
Kant della filosofia di mizio Novecento e riprendere 1l tentativo di Hegel: ¢
aprendo la filosofia alle recenti scoperte scientifiche e sviluppandola nel senso del
marxismo e del freudismo che si puo superare 'opposizione fra logica scientifica
e logica dei fatti sociall, fra logica individuale e logica collettiva. Si tratta ovviamen-
te d1 un progetto ancora acerbo, ma che dimostra la vastita della cultura e delle
aspirazioni del giovane ricercatore, un precoce interesse per Freud, 1l cul nome
appare presto sotto la sua penna.

Ma la ricerca non sara mai svolta perché nel novembre del 48 Castoriadis
viene assunto come economista allOCSE, dove lavorera fino al dicembre 1970.
Si tende 1n genere a sorvolare su questa scelta, senza analizzarne fino n fondo le
implicazioni". Innanzitutto bisogna tener presente che Castoriadis non ¢ un citta-
dino francese, e fino al 1970 sara passibile di espulsione. In secondo luogo, lo
statuto dell’ OCSE impedisce ai suoi collaboratori attivita politica di qualsiasi tipo:
¢ dunque costretto per vent’anni a muoversi in clandestinita, pena la perdita del
lavoro e 1l probabile rimpatrio. Ancora, la necessita di doversi mantenere lo porta
a interrompere la collaborazione con I'Universita: solo alla fine della sua vita ar-
rivera a dedicarsi a tempo pieno alla ricerca e all'insegnamento - e questo indub-
biamente influenza la sua scrittura e la prosecuzione del suo pensiero. Inoltre, 1l
lavoro per 'OCSE, che veniva vista come un’organizzazione liberista egemon-
1zzata dagh USA, fara maturare in alcuni circuiti una dithdenza nei suoi confronti,
com’e testimoniato dalla polemica del ’77 con Nicos Poulantzas”. In compenso
pero questa posizione gl permettera di accedere a dati e studi economici aggior-

" C. Castoriadis, Histoire et création. Textes philosophiques inédits (1945-1967), Seuil, Paris
2000, p. 25.

" Su questo cfr. R.A. Ventura, Introduzione, in C. Castoriadis, Contro I'economia, cit., pp. 7-48.

* Cfr. N. Poulantzas, I’anno 1976 nel campo della scienza e del pensiero intellettuale, su “H
Avgl”, 1° gennaio 1977: «Mi assumero la spiacevole responsabilita di notare che non € certo un caso
che gli scritti dell’iper-rivoluzionario” Castoriadis provengano da un uomo che per diversi anni, e
fino a poco tempo fa, & stato uno dei principali dirigenti dell OCSE, uno degh organismi centrali,
msieme alla Banca Mondiale, dell'imperialismo americano in Europa...».



62

SALVATORE PRINZI

nati, di confrontarsi con 1 livelll piu alti dell’economia liberale, di viaggiare e as-
sumere uno sguardo globale. Cosi da quel momento Castoriadis condurra una
doppia vita, lavorando la mattina a stendere report e documenti di impianto liber-
ale, che provera anche a orientare m senso progressista, e partecipando la sera a
riunioni politiche, organizzando aziom e redigendo articoli, tenendo la filosofia in
senso stretto sullo sfondo. Cio non toglie che proprio in questi anni Castoriadis
ragioni su alcune categorie che diverranno via via 1 cardini della sua ontologia,
come raccontera successivamente:

Dal 1942 la politica si1 era rivelata troppo impegnativa e ho sempre voluto portare
avanti Pattivita e la riflessione politica senza mischiarla direttamente con la filosofia
nel senso proprio del termine. E in qualita di idee politiche, e non filosofiche, che
appaiono nel miel scritti Pautonomia (1947, 1949), la creativita delle masse, quello
che oggl avrel chiamato I'irruzione dell’immaginario istituente nella e attraverso
Pattivita di un collettivo anonimo".

L’evento maggiore di questi anni sara appunto la fondazione di Socialisme ou
Barbarie, avvenuta nel gennaio del "49. E interessante capire come si arrivi alla
costituzione del gruppo, perché alla base di quest’operazione c1 sono motivi che
caratterizzeranno a lungo 1l pensiero di Castoriadis. Come abbiamo visto, 1l gio-
vane militante aveva dato vita, insieme a Lefort, a una corrente di opposizione del
Partr Communiste Internationaliste, un’organizzazione che, per quanto minuscola,
aveva una sua rilevanza'. La principale divergenza con la dirigenza del PCI si
sviluppa mtorno alla natura dell’URSS, questione teorica che pero ha immediate
ricadute pratiche, sulla valutazione del PCF, sulle alleanze, sulle forme
dell’organizzazione... La tendenza Chaulieu/Montal accusa 1l PCI d1 essere incon-
seguente: da un lato infatth denuncia 1l tradimento del PCF e la sua subordina-
zione alla burocrazia sovietica, dall’altro chiama a un governo di unita delle sinis-
tre (PCF e SFIO, 1l partito socialista), contro 1l tentativo di De Gaulle e delle classi
dominanti di riprendere 1l controllo di una Francia in cui la Resistenza ¢ ancora
fresca. Castoriadis, reduce dall’esperienza greca, non conosce mezze misure, e
definisce 'URSS - cosa rara a quel tempi, non essendo ancora uscito 1l testo di
Hannah Arendt su Le origini del totalitarismo - un regime politico dal «carattere
totalitario», che, «insieme alla dittatura della polizia, comporta una stretta ideologi-

** C. Castorladis, Fait et a Faire, cit., p. 21.

" Nel 1945 I'organizzazione contava 500 militanti, ridotti, gia pochi anni dopo, in seguito a diver-
se scissiont, a 200. Tuttavia manterra un’internitd al sindacato, intercettera giovani che avranno un
peso nella vita intellettuale e politica francese (si pensi a Denis Berger o Félix Guattari), sara parte
del 1968, dando pot vita alla Ligue Communiste Révolutionnaire che avra una presenza significativa
nel movimenti sociali e generera I'attuale Nouveau Parti Anticapitaliste.



63

C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

ca sulle masse»". La direzione del PCI si inganna: il PCF non ¢ semplicemente ri-
formista, non ¢ una momentanca deviazione dal corso rivoluzionario, ma ¢
un’organizzazione volta all'mtruppamento delle masse, alla neutralizzazione della
loro autonomia. Autonomia a cui invece gli scioperi che attraversano la Francia
nell’autunno del ’47 sembrano dar corpo, perché, soprattutto nelle fabbriche, ap-
paiono comitati di lotta intersindacali che nelle loro rivendicazioni mettono 1n luce
non tanto gh interessi delle singole organizzazioni dei lavoratori, ma quell
complessivi della classe. La tendenza Chauliecu/Montal vede in queste istituzioni
spontanee un’avanguardia potenzialmente i grado di diventare un polo attorno a
cul agglutinare un nuovo partito rivoluzionario. Il PCI non deve dunque mseguire
1l PCF o sperare di spostarlo a sinistra, ma dedicarsi a intercettare queste avan-
guardie, separandole dai loro referenti e iImpedendone 1l “recupero”.

Come s1 vede, nel corso di questa polemica a prima vista datata, escono fuori
alcuni temi che contraddistingueranno a lungo Socialisme ou Barbarie ¢ che, mu-
tatis mutandis, ricalcano molti dibattiti attuali intorno al rapporto fra movimenti
anticapitalisti e partiti della sinistra. Castoriadis e Lefort non mirano solo ad attac-
care la rappresentanza istituzionale come forma incompleta di figurazione del so-
clale - tema tipico di tutta la sinistra marxista -, ma anche a mettere i questione
le rappresentanze uthciali della classe, ovvero 1l partito e 1l sindacato. Questa mes-
sa I questione non va nel senso dello spontaneismo o dell’anarchismo, piuttosto
pone 1l problema della creazione di una nuova forma di rappresentanza, che non
sia frutto di un’operazione intellettualistica, ma I’esito di una tessitura fra gl organ-
ismi di cul la classe s1 dota autonomamente. Una forma di rappresentanza che
non si sostituisca al suo soggetto, che lo metta, mvece, m connessione, facendo
girare le informazioni, generando una prospettiva a partire da c16 che s1 manifesta
sul p1ano sociale. E che soprattutto non si burocratizzi a sua volta, ma viva di una
circolazione continua con la base.

Come s1 vede, quello di Castoriadis e Lefort ¢ da subito un progetto caratter-
1zzato da un forte volontarismo e da un certo iper-attivismo, perché 1l lavoro da
fare ¢ duplice: da un lato destituure, da un punto di vista pratico, teorico, immagi-
nario, le rappresentanze ufficiali, mostrandole come convergenti nella formazione
di un nuovo regime di sfruttamento, da un altro lato re-sstituire, dare cioe
profondita, dimensioni stabili, al movimento genumo ma discontinuo e persino
contraddittorio delle masse. Un progetto che, vuoi per 1l contesto storico e la
caratterizzazione settaria da cul non riuscira mai a uscire, vuol per un’ambiguita
delle masse, che non esprimono sempre contenuti progressivi, ma spesso corpo-
rativi e reazionari, vuol infine per I'effettiva tenuta delle orgamzzaziom ufhiciah del

¥ C. Castoriadis, Sur le régime et contre la défense de 'URSS, in “Bulletin intérieur du PCI”,
agosto 1946, in La Société bureaucratique 1. Les Rapports de production en Russie, Union Généra-
le I’Editions, Paris 1973, p- 60.



64

SALVATORE PRINZI

movimento operaio, restera sempre iper-minoritario. Cid non toglie che questo
progetto meriti di essere seguito, non solo perché ¢ qui che prende forma la r1-
flessione di Castoriadis, ma perché ¢ emblematico della necessita di pensare
strumenti e strade diverse per 1l socialismo rispetto a quelle indicate dal comunis-
mo sovietico. Una necessita, questa, che fra gl anm 40 e ’50 ¢ mterpretata da pic-
coli gruppi, ma che dopo 1l ’56 e palesemente con 1l ’68 trova un’eco piu vasta,
una dimensione di visibilita e una capacita di produrre effetti. E che resta come
problema ancora oggl, non piu a titolo di eresia rispetto a qualche Chiesa, ma
come premessa a nuove Istituzioni.

Alla fine del 1947 Castoriadis e Lefort radicalizzano le loro posizioni contro la
dirigenza del PCI. Questa vuole entrare nel Rassemblement Démocratique Révo-
lutionnaire, una piccola coalizione di membri, s1 direbbe oggl, della “societa civi-
le”, alla quale perd non mancano agganci sia con un mondo militante pii vasto (in
particolare con 1 giovani socialisti, su cui 11 PCI lavora incessantemente), sia con 1l
mondo del lavoro, grazie alla mediazione di alcuni anarcosindacalisti. Fra 1 fonda-
tor1 del progetto c1 sono David Rousset, Georges Altman, ma soprattutto Sartre e
alcunt membn de Les Temps Modernes - mentre Merleau-Ponty, che mtanto
Castoriadis aveva conosciuto grazie alla mediazione di Lefort, decidera di non par-
tecipare ativamente all'impresa. Il RDR mtende strutturare una siistra alternativa
al PCF, accusato di essere troppo allineato al’URSS e poco sensibile ai temi dei
dmtti dell'individuo, e alla SFIO, accusata di essersi imborghesita: una simistra
“aperta”, in cui convergano 1 temi del socialismo con quelli del liberalismo, che in
sostanza continui 1l percorso unitario della Resistenza ed eviti cosi a1 francesi la
scelta fra USA e URSS - molto forte ¢ infati 1l ragionamento sul futuro
dell’Europa e sulla ricerca di una sua indipendenza nel nuovo scenario globale.
Un tentativo che cerca di mnovare anche le modalita di organizzazione, visto che
propone di dotarsi di un «funzionamento democratico integrale» e di un embrio-
nale intervento di «indagine sulla vita delle masse»", ma che avra una vita effimera,
dilaniato da differenze 1deologiche e protagonismi, tanto che gia alla meta del 49,
al montare della Guerra Fredda, si sciogliera - come d’altronde analoghi tentativi
apparsi in tutta Europa'’.

Da parte loro, Castoriadis e Lefort nridono 1l tentativo sartriano di fondare
«una sinistra indipendente e in connessione con i1l PCF», come avevano scritto 1
promotori del RDR:

*“ Cfr. ]J.-P. Sartre, D. Rousset, G. Rosenthal, Entretiens sur la politique, Gallimard, Paris 1949.

" Queste forze, «estranee al gioco del grandi [...] uscivano pure esse da una dura lotta clandesti-
na e da una tormentata elaborazione intellettuale che, svincolata da grosse ambizione di potere o da
1deologie consacrate, poteva ben definirsi come una sperimentazione di “democrazia laica” [...]
Operavano sulla scena europea vicendevolmente ignare e scollegate, ma talora straordinariamente
simili nelle loro esperienze e nelle loro istanze», cfr. G. Vaccarino, Storia della Resistenza in Euro-
pa, Feltrinelli, Milano 1981, pp. 123-124.



65 C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

Perché una “sinistra indipendente” si formi nella realta, bisogna che delle persone,
operal in primo luogo, vi aderiscano. Perché aderiscano a quella piuttosto che al
PC, bisogna che alcune motivazioni li oppongano a quest’'ultimo. Iid ¢ necessario si
tratti di motivazioni fondamentali, non di sfumature [...] Un’organizzazione indi-
pendente potrd quindi formarsi solo a condizione di poter mostrare che le diver-
genze che la separano dallo stalinismo sono fondamentali, ovvero che riguardano la
natura stessa dello stalinismo, in URSS e altrove”.

Sartre, da parte sua, considera queste critiche irrilevanti, provenienti da una
piccola setta di giovani ideologizzati che non si pongono all’altezza del problema e
non capiscono che, per parlare alle masse che si riferiscono al PCF, si deve
mostrare apertura. Anche per questo la relazione di Sartre con Lefort non sara
mai amichevole, anzi nel ’53 sara proprio una risposta di Lefort a un articolo di
Sartre, Les commurustes et la paiyx, giudicato troppo prono al PCF, a causare la
rottura di Sartre con 'amico Merleau-Ponty, intervenuto per difendere I'allievo.
Anche Castoriadis partecipera al dibattito con una dura nota dal ttolo Sartre, /e
stalinisme e les ouvriers”. Quanto comunque cid potesse toccare il filosofo
dell’esistenzialismo, impegnato in ben altre partite, lo dimostra questa sua testi-
monianza degh annm *70: Socialisme ou Barbarie per lul «era una cappella che ri-
univa un centinaio di mtellettuali e qualche operaio di cui erano molto fieri:
avevano 1 “loro” operai [...]| Ma era solo un aggeggino da nulla»”.

Un altro de1 punti di discordia di Castoriadis e Lefort con 1l loro partito ¢ la Ju-
goslavia d1 Tito. La Quarta Internazionale segue infatti con attenzione la rottura
fra 11 Kominform e 1l gruppo dirigente jugoslavo: molti trotskysti sono affascinati
da questi comunisti che s1 sono liberati da soli e non si subordinano a Stalin, e
pensano di trovare in Tito una sponda per la creazione di un nuovo modello so-
cialista, basato sull’autogestione e su una forma del diritto diversa da quella soviet-
1ca. Castoriadis e Lefort Ii irridono: non si puo prendere posizione per una bu-
rocrazia contro un’altra. Quello jugoslavo € un «regime di sfruttamento che Tito e
la sua cricca burocratica impongono agli operai e ai contadini jugoslavi»”. I’errore

* C. Castoriadis, L'Expérience du mouvement ouvrier I. Comment lutter, Union Générale
d’Editions, Paris 1974, pp. 188-189.

“ Cfr. C. Castoriadis, Ecrits politiques (1945-1997). La question du mouvement ouvrier, Sandre,
Paris 2012, pp. 55-100: «Lefort aveva mostrato che Sartre arrivava a difendere e a giustificare lo sta-
linismo solo deformando 1l marxismo e portandolo sul livello di un empirismo razionalista. La r1-
sposta di Sartre, due volte pit lunga della critica, brulica di inezie, di non-sense, di banalita persona-
li, d’error1 di vocabolario e appare soprattutto come un’esplosione di isteria [...] Sartre ¢ borghese
perché ha interiorizzato la borghesia, perché ha scelto di essere borghese, e ’ha scelto 1l giorno in
cul ha definitivamente accettato questa concezione costitutiva della borghesia: I'incapacita degli ope-
rai a realizzare 1l comunismo».

* J.-P. Sartre, Situations X, Gallimard, Paris 1976, p. 183.

* Come scriveranno nella Lettre ouverte aux militants du PCI et de la IV* Internationale, pub-
blicata nel primo numero di “Socialisme ou Barbarie”, nel marzo 1949, poi in C. Castoriadis, La
Société bureaucreatique, cit., p. 154. Va detto che Castoriadis, per motivi di lavoro, si rechera spes-



66

SALVATORE PRINZI

della Quarta Internazionale ¢ grave perché ripetuto: se 1l merito di Trotsky era
stato quello di denunciare la nascente burocrazia sovietica, non era pero riuscito a
portare fino i fondo la sua critica, a renderla autocritica, individuando gh elemen-
ti di dominazione delle masse che sin dall'imizio caratterizzano 1l sistema sovieti-
co”. Trotsky ha confuso «e forme giuridiche di proprieta con 1l contenuto sociale
ed economico eflettivo der rapporti di produzione»™ e si ¢ ingannato cosi sulla
natura dell’URSS, mquadrandola come un regime socialista 1l cul problema prin-
cipale consisterebbe nell’essere guidato da uno strato burocratico parassitario che
1l proletariato deve ancora scrollarsi di dosso. Questo strato si sarebbe prodotto
per un accidente storico, ovvero a causa del carattere arretrato dell’economia
russa, per I''solamento del proletariato rivoluzionario e per la reazione scatenata
dalle potenze impernaliste. Cosi, secondo Trotsky, sarebbe possibile mantenere le
acquisizioni dell’Ottobre - soppressione della proprieta privata, nazionalizzazione
del mezz1 di produzione, pianificazione dell’economia - rovesciando pero la bu-
rocrazia che non ha piat motivo d’esistere. Trotsky non riesce andare oltre 1l suo
vissuto, quello di una «frazione esiliata della burocrazia»™, e 1 suoi seguaci non
riescono a capire che 1l valore del principio giuridico della proprieta collettivizzata
¢ nullo di fronte alla realta de1 rapporti sociali di produzione esistenti in Russia.
Non s1 puo distinguere lo sfruttamento economico dalle altre forme di ingiustizia,
come 1n particolare 'esautoramento delle masse dalla decisione, ovvero
dall’aspetto piu politico della loro vita. Il trotskismo ¢ dunque una critica ancora
limitata e mconseguente, che finisce per riprodurre a specchio le stesse forme 1sti-
tuzionali del comunismo ufhiciale. Se 1l socialismo a 30 anm dall’Ottobre non ¢
ancora istaurato non ¢ per una “cattiva volonta” o un “tradimento” dei leader, ma
appunto perché non basta collettivizzare 1 mezz1 di produzione per far sparire lo

so in Jugoslavia e, come riporta il suo biografo Dosse, si mostrera curioso delle forme economiche
e politiche del paese: «[Secondo Claude Chabrol] non ¢ insensibile agli esperimenti di autogestione
mn questo paese durante gl anni ’60: “Si ¢ sbagliato sulla Jugoslavia. Quando ritorna dalla Jugoslavia,
dove va spesso, ci dice che ¢ molto interessante, che laggit accade davvero qualcosa, € appassionato
dalla situazione jugoslava”. Detto questo, Castoriadis non si illude mai sull’autogestione versione Ti-
to. Riconosce che gli operai jugoslavi hanno in linea di principio la possibilita di spingere
I'autogestione pitt avanti, ma che non lo fanno. Incita cosi SouB a riflettere su questo dato di fatto
che rimette m questione la postura classica della denuncia del tradimento e della manipolazione dei
dirigenti», cfr. F. Dosse, Castoriadis. Une vie, La Découverte, Paris 2014, p. 174.

* Su questo punto si possono riscontrare forti analogie fra Castoriadis e Charles Bettelheim. Di
poco pit anziano di Castoriadis, Bettelheim condivide con lui il lavoro di economista, la militanza
prima nelle fila del Partito Comunista poi dei gruppi trotskysti, e la rottura con il trotskysmo. Anche
se 1 due seguiranno strade diverse, la trilogia che Bettelheim pubblica fra i1 1974 e 1l 1982 sulle Lot-
te di classe in URSS, sembra essere consonante con I'analisi che Castoriadis aveva prodotto neglh
anni "50: cfr. ad esempio 1l primo volume in cui si evidenzia come 1l bolscevismo, ben prima di Sta-
lin, incontrasse difficolta significative nel rapporto Partito-proletariato e Partito-Stato, C. Bettelheim,
Le lotte di classe in URSS (1917-1923), Etas, Milano 1975.

# C. Castoriadis, La Société bureaucreatique, cit., p. 438.

*1Ivi, p. 422.



67

C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

sfruttamento o abolire I'eterodirezione della classe lavoratrice. La contraddizione
fra chi comanda e chi obbedisce s1 sovrascrive su quella fra capitale e lavoro:
«’essenza effettiva dei rapporti di classe nella produzione ¢ la divisione antagonista
dei1 partecipanti alla produzione in due categorie fisse e stabili: dirigenti ed esecu-
tori»”.

Peraltro ¢ solo questa ripresa della vita, sulle scelte della propria vita - motivo
che Castoriadis e Lefort condividono con l'esistenzialismo merleau-pontyano - a
poter evitare che scoppi un conflitto nucleare che annmienterebbe 'umanita. E
questo ¢ un altro tema di lungo periodo nel pensiero castoriadisiano: bisogna
impegnarsi per evitare che una guerra - percepita nel ’47 come imminente, ma 1l
cul spettro si trascinera fino agli anni ’80” - possa far precipitare I'umanita nella
barbarie. Individuare una forma di transizione al socialismo che sia da subito -
dipendente dall’'URSS, e dalla sua logica di potenza, diventa quindi prioritario an-
che per fermare I’escalation bellica. Lungi dal difendere 'URSS dall’aggressione
mmperialista, bisogna mostrare la posizione simmetrica degh antagonisti e rifiutarsi
di sceghere, per trasformare quest’opposizione m occasione di trasformazione
rivoluzionaria. Anche perché ¢ ormai chiaro che i1l PCF non ¢ i grado, struttur-
almente, di svolgere questo compito, mentre il PCI persiste con le ambiguita”.
Cosi, Castonadis e Lefort decidono di uscire, seguiti da una trentina di militanti,
dal partito e dar vita a un nuovo gruppo, Socialisme ou Barbarie.

Il nome, com’¢ noto, ¢ ripreso dal celebre slogan di Rosa Luxemburg, a cui
Castoriadis e Lefort si rifanno soprattutto perché ¢ stata fra le prime a individuare
1l fenomeno burocratico, a contestare 1l dirigismo presente gia nel bolscevismo, a
costruire un’organizzazione in grado di orientare 1 lavoratori a partire dalla loro
esperienza e rispettando 1l carattere autonomo delle loro lotte. Ma Socialisme ou
Barbarie ¢ anche 1l grnido di battagha di un’epoca in cui 1l rischio della distruzione
di ogni forma di civilizzazione si presenta assai concreto. Cosi, 1l dualismo che
caratterizza 1l periodo: USA/URSS, liberalismo/socialismo reale, viene rigiocato su
un altro terreno, non quello dell’esistente, rispetto a cui si tratterebbe solo di
scegliere 11 meno peggio, ma quello a venire. I’ opposizione non ¢ meno drastica,

* C. Castoriadis, Le Contenu du socialisme, cit., p. 74. Lo scritto & del 1955.

* C. Castoriadis, Devant la guerre. Les réalités, Fayard, Paris 1981, cfr. in particolare il capitolo
La guerre mondiale : ¢’est maintenant!

7 Cfr. C. Castoriadis, La situation francaise et la politique du PCI (1947), in La société francaise,
Union Générale d’éditions, Paris 1979: il PCF non ha solo un ruolo di freno rispetto alla spinta del-
le masse, la sua incapacita di fare la rivoluzione € strutturale: anche nel caso piu favorevole, avrebbe
potuto solo replicare 1l fallimento delle democrazie popolari. Bisogna quindi approfondire la brec-
cla fra operai ¢ PCF: «la politica rivoluzionaria che una volta consisteva essenzialmente nella lotta
contro gli strumenti diretti del dominio borghese (Stato e partiti borghesi) si € da tempo complicata
con lapparizione di un nuovo compito non meno fondamentale: la lotta contro 1 partiti che la clas-
se operala aveva creato per la sua liberazione, e che ’hanno tradita», C. Castoriadis, La Société bu-
reaucreatique, cit., p. 57.



68

SALVATORE PRINZI

ma 1l suo spostamento nel futuro libera I'immaginazione, cosi come rende imme-
diatamente consci dell’enormita del compito. Questa immaginazione, questa co-
scienza, questo volontarismo, sono 1 segni distintivi del gruppo. Nel primo nu-
mero del marzo ’49 Castoriadis e Lefort spiegano perché questa scissione sia di-
versa da quelle che avevano gia caratterizzato I'universo trotskista: «per la prima
volta s1 stacca dal trotskismo un gruppo che prende coscienza della mistificazione
di quest'ulimo su un piano totale e che si cristallizza non su un’analisi di dettaglio
ma su una concezione d’imsieme della societa attuale e della dinamica storica»™.
Certo non abbandonandosi all'umilta, continuano: «non ce ne andiamo per riu-
nircl a qualche movimento centrista del tipo RDR o per tornare a casa, ma per
gettare le fondamenta d’una futura organizzazione rivoluzionaria proletaria». E an-
cora scrivono, nello stesso numero, «pensiamo di rappresentare la continuazione
vivente del marxismo nel quadro della societa contemporanea»”.

Se 1l primo annuncio sara destinato al fallimento, visto che Socialisme ou Bar-
barie, anche nel moment pii fortunati, non arrivera mai al centinaio di militanti e
al mighaio di copie, la seconda citazione fotografa qualcosa di vero. Pur nella sua
dimensione di nicchia, Socialisme ou Barbarie rappresentera in Francia uno del
gruppi di ricerca marxisti piu interessanti, capaci di nutrirsi dei contributi della fe-
nomenologia cosi come della sociologia del lavoro, dell'idealismo tedesco come
di alcuni concetti della psicoanalisi, intrattenendo un dialogo con molti gruppi
dell’estrema sinistra europea, dai bordighisti a1 consiliaristi, nel tentativo di 1ipotiz-
zare vie al socialismo alternative alle burocrazie e alle forme di rappresentanza in-
cardinate mtorno allo Stato. In questo senso Socialisme ou Barbarie arrivera a in-
fluenzare 1 giovani che faranno 1l ’68, e attraverso la mediazione di questa genera-
zione, 1 suol temi arriveranno, anche se ormai orfan del padre, fino a1 movimenti
sociali contemporanel.

2. FRA SOCIALISMO E BARBARIE...

La storia di Socialisme ou Barbarie puo essere divisa in tre sequenze: la prima,
dal 1949 al ’52, in cui 1l focus degli interventi continua ad essere la critica dello sta-
linismo, la polemica con 1l trotzkismo, I'interrogazione intorno allURSS e ai
cambiamenti del capitalismo, con un’attenzione marcata al conflitto fra super-
potenze; la seconda, dal ’53 al ‘58, in cui 1l gruppo cerca di interpretare le nuove
tendenze del’'URSS dopo Stalin, rompe con una concezione leniista del partito,

*Ivi, p. 158.

* Ivi, p. 107. Ancora nel ’52, quando il gruppo vive un momento di difficolta, ridotto a una de-
cina di membri, Castoriadis scrivera, con poca modestia: «solo 1l gruppo puo attualmente - ed ¢ 1l
solo a farlo nel mondo, salvo errori - perseguire 'elaborazione di un’ideologia rivoluzionaria, defi-
nire un programma, fare un lavoro di diffusione e di educazione», cfr. C. Castoriadis, Ecrits politi-
ques (1945-1997). La Question du mouvement ouvrier, cit., p. 405.



69

C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

approfondisce I'analisi del boom economico, e prova a formulare 1l socialismo n
positivo, definendone 1l «contenuto» - € non la mera forma, ovvero la collettiviz-
zazione della produzione - come «autogestione» della societa da parte der produt-
torl, senza tuttavia riuscire a individuare un mtervento politico adeguato, tanto che
la crescita avuta mn seguito alla rivolta ungherese del 56 comportera paradossal-
mente una prima scissione con Lefort, che s1 oppone all'idea della costruzione del
partito; infine la terza sequenza, dal 59 al ’67, m cw Castoriadis rilegge tutta
I'esperienza del movimento operaio e dello stesso marxismo, arrivando a elabora-
re le nozioni ontologico-politiche di «stituzione» e di «immaginario radicale», spi-
azzando 1 suol stessi compagni, tanto che nel ’63 s1 verifichera una seconda scis-
sione, stavolta con Jean-Francois Lyotard, che ridurra 11 gruppo a una ventina di
membri, con lattvita che s1 trascinera fino al giugno-agosto del ’65, data
dell’'ulimo numero della rivista, con discussioni sempre piu rare fino al ’67.

Non ¢ possibile ripercorrere qui quasi vent’anm di interventi sul campi e avven-
menti pia diversi: cerchero quindi di puntare a quel nucler di pensiero che
preparano 'elaborazione della categoria di istituzione™. Innanzitutto Castoriadis -
anche se oggl € per lo pii noto nella sua veste di pensatore antitotalitario e “dem-
ocratico” - intende sbarazzarsi della societd di classe e delle istituzioni present. £
quello che ripete anche quando si ¢ allontanato dal marxismo: «Il socialismo ¢
lautorganizzazione della societa, 11 che mplica, senza dubbio alcuno,
I'eliminazione del dominio di ogni categoria sociale particolare, ma anche delle 1s-
tituzioni che incarnano e orchestrano questo dominio - come lo Stato attuale»™.
Se allora s1 tratta di e/iminare le istituzioni del dominio - in particolare quella che
le coordina tutte, lo Stato nella sua connotazione burocratica -, iiziamo a vedere
qual ¢ la critica che 1l filosofo rivolge alla burocrazia, per poi scoprire come, dalla
pars destruens della sua analisi, passi alla defimizione degh elementi positivi, del
contenuto del socialismo, e arrivi a definire 1 compiti di chi voglia creare 1stituzioni
sociali autonome.

Secondo Castoriadis, 1l capitalismo analizzato da Marx s1 presentava nella for-
ma di un regime economico di libera concorrenza, fondato sull’espropriazione
delle forme comunitarie di  proprieta, sull’accumulazione originaria e
sullappropriazione privata dei mezz di produzione. In questo quadro 1l ruolo del-
lo Stato era marginale: subordinato agh mteressi delle classi dominanti, in definiti-

* Per una ricostruzione della storia del gruppo da due punti di vista parzialmente diversi, P. Go-
traux, Socialisme ou Barbarie. Un engagement politique et intellectuel dans la France de 'apres-
guerre, Editions Payot, Lausanne 1997, e D. Frager, Socialisme ou barbarie. L’aventure d’un grou-
pe (1946-1969), Syllepse, Paris 2021. Per una testimonianza e un bilancio critico, cfr. S. Klimis, P.
Caumieres, L. Van Eynde (a cura di), Socialisme ou barbarie aujourd’hui. Analyses et témoignages,
“Cabhiers Castoriadis”, n. 7, Presses de I'Université Saint-Louis, Bruxelles 2012.

* C. Castoriadis, Domaines de 'homme. Les carrefours du labyrinthe II, Seuil, Paris 1986, p.
22.



70

SALVATORE PRINZI

va non faceva altro che mantenere 'ordine interno e aprire spazi, attraverso le
guerre, verso l'esterno. Dalla fine dell’Ottocento, mvece, sotto la spinta di uno
sviluppo tecnologico che necessita di investimenti di capitale sempre piu significa-
tivi, 1l capitalismo concorrenziale si trasforma in capitalismo monopolistico, basato
non solo sull'intreccio fra capitale industriale e capitale bancario, ma anche su
pubblico e privato, su forme di razionalizzazione della produzione, ormai concor-
data con lo Stato stesso e non dai soli soggetti privati. L'imprenditore isolato va
scomparendo, mentre si crea una nuova classe dirigente con un personale es-
tremamente ramificato, la burocrazia: membri di consigh di amministrazione, ma
anche amministrator1 dello Stato, tecnici, élite di partiti e organizzazion della soci-
eta civile”... Diverse branche della produzione e gruppi di interesse si integrano a
livello nazionale e s1 intrecciano con le istituzioni statali € con 1 suol rappresentanti
politici, mentre 1l destino della produzione sfugge ai singoli padroni e persino alle
assemblee degh azionisti, e viene deciso da un apparato sottratto alle procedure
democratiche. In questo modo, secondo Castoriadis, all’antagonismo fra borghesi
e proletari, che aveva strutturato 1l conflitto ottocentesco, si sostituisce quello con-
temporaneo fra dirigenti ed esecutori.

Si sente, n tutta questa argomentazione, la presenza dell’analisi weberiana: an-
che qui la burocrazia ¢ una forma impersonale che permette di farsi carico di tutte
le sfere della vita sociale, che vengono sottoposte a un processo di quantificazione
e amministrazione tecnica. Solo che, mentre per Weber la burocrazia ha un carat-
tere legale-razionale, per Castoriadis segna 1l massimo dell'nrrazionalita: «dove
Marx aveva visto una “organizzazione scientifica” e Max Weber la forma
d’autorita  “razionale”, bisognava vedere lantitesi esatta di ogni ragione, la
produzione i serie dell’assurdo, e [...] la pseudo-razionalita come manifestazione
e forma sovrana dell'immaginario nell’epoca attuale»”. Un’irrazionalita che, gov-
ernando 'immaginario, finisce per governare la vita, esautorando 1 produttori del-
la sovranita: questo motivo, che diventera tipico del pensiero di Castoriadis e che
ritornera nel concetto di «spettacolo» di Debord™, mantiene ancora oggli una
straordinaria attualita. La razionale irrazionalita del capitale sta proprio nel tenta-
tivo, pianificato, di estirpare dall’essere umano 1l suo bisogno di dirigere e gov-

* Per quest’analisi cfr. C. Castoriadis, La Société bureaucreatique, cit., pp. 115-123.

“1Ivi, p. 41.

* D’altronde Debord, ai tempi dell’International situationniste, fu molto vicino ad alcuni mem-
bri di Socialisme ou barbarie, tanto che nel luglio 1960 arrivo a scrivere un testo insieme a uno di
loro per proporre un’unione programmatica fra 1 due gruppi. Anzi fece di pi: entro in Socialisme
ou barbarie, per cercare di staccarne una parte piu giovane, tentativo che falli. A quel punto, attacco
1l gruppo 1 un testo uscito sul n. 9 dell'Internationale situationniste nell’agosto del 1964. Castoria-
dis, da parte sua, restd sempre ostile a Debord, tanto che ancora nel 1975 lo definiva «un piccolo
impostore e falsificatore», cfr. C. Castoriadis, Ecrits politiques (1945-1997). Quelle démocratie ?,
Sandre, Paris 2013, p. 611. Cio non toglie che nell’analisi 1 due gruppi e 1 due autort si trovassero su
posizioni analoghe.



71

C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

ernare - queste infatti le prestaziom della sovranita - lo spazio della propria vita,
ovvero di volerlo sottomettere a 1stituzioni che ragionano secondo parametri che
non gli possono appartenere:

La razionalizzazione ¢ esattamente simmetrica alla disumanizzazione |[...] Il conflit-
to della societa di classe non si traduce semplicemente nel dominio della dis-
tribuzione come sfruttamento e limitazione del consumo [...] Il suo aspetto fonda-
mentale ¢ la imitazione, e in fin dei conti 1l vero e proprio tentativo di soppressione,
del ruolo umano dell'uomo nel dominio della produzione. L.'uomo viene espropria-
to della gestione della propria attivita, sia individualmente, sia collettivamente”.

Si vede quanto queste affermazioni siano attuali se le relazioniamo
all’eterodirezione che avviene ner magazzim della logistica, con 1 lavoratori co-
mandati attraverso auricolari, nelle fabbriche high tech dove ogm passaggio
produttivo ¢ estremamente standardizzato, o se pensiamo ai critert di valutazione
che imperano ormai in tutti 1 settori lavorativi, persino m quelli dell'insegnamento
e della ricerca”. D’altronde, seguendo il ragionamento di Castoriadis sulla bu-
rocrazia che ha vinto a Iist come a Ovest e sulla paradossale somiglianza de1 sis-
temi, appare meno ossimorica la curiosa espressione «stalinismo di mercato», re-
centemente usata da Mark Fisher per spiegare 1l proliferare di documenti ammin-
1strativi, carte, feedback relativi al raggrungimento degh obiettivi individuati da un
settore pubblico che oggl ha ormai adottato una logica performativa i senso libe-
rista”.

Eppure, 1l comando burocratico ¢ destinato a trovare una resistenza. Qui Cas-
toriadis, riprendendo alcuni testi della sociologia del lavoro anglosassone e le
mnchieste prodotte dai membr di Socialisme ou Barbarie, segnala come gia in
fabbrica s1 manifestt quotidianamente una tendenza dei lavoratori al rifiuto degh
ordi provenienti dalla direzione, soprattutto di quegl ordini vissuti come 1irra-
zionali e dettati dall'ignoranza delle condizioni reali della produzione. I lavoratori
mettono I campo, spontaneamente, forme di resistenza e di socializzazione soli-
dale, che servono sia a risolvere 1 problemi che si presentano nel lavoro, sia a
difendersi dall'invasivita del management, che impone schemi elaborati a tavolino,
parcellizzando e intensificando le fasi lavorative. Nelle fabbriche e negli utha c¢’e
dunque, sotto, dentro, oltre, I'organizzazione istituzionalmente riconosciuta,
un’autorganizzazione informale che indica una percezione della propria autono-
mia come soggetti e gla una capacita di gestione dell’attivita nella sua totalita.
Quest’organizzazione mformale autonoma, che si fa forte di reti relazional anche
affettive - cosa che Castoriadis esplicitamente non dice, ma che riprendera negl

“ C. Castoriadis, I’Expérience du mouvement ouvrier I1. Prolétariat et organisation, Union Gé-
nérale d’Editions, Paris 1974, p- 16.

* Su questo tema cfr. V. Pinto, Valutare e punire, Cronopio, Napoli 2019.

7 M. Fischer, Realismo capitalista, Nero, Roma 2018, pp. 86-109.



72

SALVATORE PRINZI

anni successivl -, tende a travalicare le rappresentanze sindacali, ed emerge mn oc-
casione di momenti acuti dello scontro sociale, in cul non s1 pone piu 1l “sempli-
ce” problema del valore della forza-lavoro, ma quello della cessione di quote di
sovranita sui tempi, sul modi, sul perché della produzione. In questi moment le
decision1 smettono di apparire nel loro carattere fecnico, e di essere per questo af-
fidate a specialisti che s1 pongono al di sopra della collettivita, e vengono riportate
sotto 1l controllo politico degh esecutori, anche se la loro unica competenza ¢
quella di sapere cos’e¢ giusto per loro. Castoriadis mtende aggiornare 'analisi di
Marx senza smentirlo, ma completandolo: «c10 che Marx anticipava gemalmente,
lo si puo adesso studiare nella sua realizzazione effettiva [...Quest’ ultimal ha arric-
chito 1l processo di un elemento che Marx non aveva tenuto in considerazione,
almeno nella forma che ha preso: 'evoluzione propriamente politica del prole-
tariato. Il proletariato ha creato forme d’organizzazione diverse - partiti, comuni,
sindacati, soviet»"".

Non ha senso addentrarsi qui in un dibattito sulla correttezza della lettura cas-
tortadisiana di Marx, che, se da un lato ¢ certamente documentata e persino
ortodossa, dall’altro tende ad appiattire Marx sul marxismo del tempo, fino ad ar-
rivare a momenti di ingenerosita verso 1l filosofo tedesco, accusato di determinis-
mo e di rimozione del carattere soggettivo della classe, che sarebbe per lui solo
I'incarnazione di una legge storica oggettiva. Quello che ¢ importante constatare ¢
mnanzitutto che Panalist di Castoriadis ¢ profondamente mfluenzata dal ciclo di
crescita seguito alla Seconda Guerra Mondiale e da quello specifico insieme di
relazioni imdustriali, compromessi sociali, intrecci fra soggetti pubblici e privati.
Nel corso degh anm ’50 crescita economica e vigoroso intervento dello Stato mn
tutta 'Europa occidentale fanno si che molti autori - ¢ 1l caso ad esempio di Mer-
leau-Ponty - possano immaginare una sorta di convergenza, sul lungo periodo, fra
1 sistemi liberale e sovietico, soprattutto dopo che nel ’56 si fa largo la teora della
coesistenza pacifica e nei paesi socialisti si avviano alcuni timidi processi di rifor-
ma, mentre nei paesi occidentali si procede a costruire un solido Welfare State. E
in questo specifico contesto che Castoriadis arriva a evidenziare 1 tratti comuni fra
1 regimi dell’Est e le democrazie liberali: entrambi condividono una serie di
misure - nazionalizzazione dei settor strategici dell'industria, pianificazione della
produzione, limitazione del mercato e monopolio del commercio estero,
1struzione e assistenza sanitaria universalistica -, entrambi sembrano marciare nel
senso di una centralizzazione delle decisioni, di un aumento della produzione e di
una crescita del consumi usati come strumento di depoliticizzazione delle masse.
L’unica differenza fra 1 paesi occidentali e quelli orientali ¢ che net primi 11 domin-
10 burocratico si da i forma «frammentaria», cio¢ ancora parziale e a tratti dis-

* C. Castoriadis, L’Expérience du mouvement ouvrier I, cit. p. 238.



73

C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

cordante, mentre nei secondi in forma «totalitaria», cio¢ onnicomprensiva e ideol-
ogizzata”.

Laltro aspetto interessante - e attualissimo - mdividuato da Castoriadis ¢ che 1l
capitalismo burocratico tende a produrre apatia, che appare allo stesso tempo
come un prodotto duraturo di questa forma di dominio e come uno strumento
del suo dominio. Il filosofo intuisce, gia negli anni *50, nonostante allora 1l mecca-
nismo della rappresentanza sembr1 ancora tenere, come la democrazia entrl in
crist: «persino in quanto democrazia borghese ¢ gia effettivamente sparita [...] gra-
zie alla burocratizzazione di tutte le 1stituzionn statali e politiche e per 'apatia con-
comitante della popolazione»". Castoriadis prevede quella condizione che oggi, al-
la fine di un lungo processo di spoliticizzazione, chiamiamo post-democrazia. Tut-
tavia, non v1 si rassegna - «lo stato attuale di apatia delle masse non sara eterno»,
scrive nel '58, nel momento 1n cul De Gaulle instaura con la forza la Quinta Re-
pubblica” - e anzi va a cercare tutti 1 moment, i luoghi, le forme in cui il prole-
tariato si attiva. Da questo punto di vista la sua opera, cosi attenta a cogliere ogni
evento di imsubordinazione, appare quasi una fenomenologia della coscienza pro-
letaria” e del doloroso travaglio della sua autonomia. In questo senso non risulta
troppo sorprendente 'identita fra 1l nome scelto nel 59 per 1l mensile di Soczal-
sme ou Barbarie, ovvero Pouvoirr Quvrier, ¢ 11 nome della maggiore or-
ganizzazione 1taliana dell’operaismo, appunto Potere Operaio, che muove 1 suoi
primi passi nel ’67: in entrambi 1 casi, siamo di fronte a letture che puntano a rivi-
talizzare 1l marxismo, a riportarlo a contatto con la reale esperienza operaia, sia at-
traverso l'inchiesta, sia mostrando come le strategie del capitale vengano i qual-
che modo mvalidate dall'intervento della soggettivita operaia, che ¢ qualcosa di
creativo e indeterminabile a priori, sia attraverso la sottolineatura di ogni momen-
to di rottura con le forme costituite. S1 potrebbe quasi arrivare a dire che
I'operaismo italiano sia I'analogo, m un altro contesto, di quell'incrocio fra fe-
nomenologia e marxismo che si era ampiamente diffuso in Francia contammando
anche 1 gruppi piut militanti. Al di 1a delle differenze, avvicinare questi due ap-
procci ¢ utile per evidenziare come la categoria di autonomia in Castoriadis abbia
una radice di classe".

* Un’analisi analoga ritornera in Debord, per il quale lo spettacolo si offre nelle democrazie li-
berali in forma «diffusa», mentre m quelle socialiste in forma «concentrata»: cfr. G. Debord, La so-
cieta dello spettacolo, tr. it. a cura di P. Salvadori e F. Vasarri, Baldim&Castoldi Dalai, Milano
2008.

“ C. Castoriadis, I’ Expérience du mouvement ouvrier I, cit., pp. 332-338.

“Ivi, p. 101.

* Cosi 1l titolo di un saggio del 1948, cfr. Phénoménologie de la conscience prolétarienne, in C.
Castoradis, La Société bureaucreatique 1, cit., pp. 115-129.

“ Su questo punto cfr. M. Tovar-Restrepo, Castoriadis, Foucault, and autonomy. New approa-
ches to subjectivity, society, and social change, Continuum, London-New York 2012. Ovviamente, a
mano a mano che maturera il suo distacco dal marxismo, Castoriadis abbandonera il riferimento di



74

SALVATORE PRINZI

D’altronde ¢ nel piu celebre testo di Marx ed Engels, nel testo fondativo del
soclalismo “scientifico”, che compare questo concetto, quando nel Manifesto par-
lano del «movimento proletario» come «movimento autonomo della stragrande
maggioranza»''. I’aggettivo che scelgono, non a caso, ¢ selbstindig - che vuol dire
“indipendente”, “che sta da s¢”, “che sta per s¢”. I gia nel 1848 che si fa avant
I'idea che lo strato piu basso della societa non sia, a differenza di come appare,
dipendente: al contrario non ¢ mai riassorbibile dal suo antagomsta. La classe
operaia ¢ dentro 1l rapporto di capitale, certo, ma allo stesso tempo vi confligge
definendosi come soggetto. [’autonomia non ¢ un’essenza data, non preesiste al
soggetto né al gruppo sociale, non attiene alla pura sfera dell'intellettualita ne1
termini di un’individualistica “liberta di pensiero”, ma ¢ la conqusta di
un’esperienza di espropriazione, di negazione di ogni determinazione. Soprattut-
to, s1 produce In uno scontro In cul viene innanzitutto negata una cornumuta di m-
teressi e le 1stituzioni che la rappresentano, dimostrando praticamente che non c’e
bene comune, ovvero che 1l comune non ¢ immediatamente comune a tutti, ma
solo agh espropriati, In quanto comune espropriazione.

Conservando memoria dei conflitti e delle rivoluzioni spesso piu degli oppressi,
la burocrazia si preoccupa di stendere sulla societa una rete di mediazioni, di or-
ganizzare 1l tempo degh esecutor, di fornire valvole di sfogo: m questo modo
riesce a ottenere una passivizzazione delle masse. Ma gli stessi apparati burocratici
tendono a usurarsi, a perdere presa: lattivazione ricomincia - anche in forma
scomposta, surrogata, non progettuale: ¢ comunque traccia di un’incompatibilita
der diretti. Il sociale ¢ un magma che apre continuamente delle faglie sulla crosta
istituzionale, da cui emergono nuove istanze. E in queste linee di frizione che deve
incidere un progetto rivoluzionario. Il luogo dell'intervento politico, 1l sito della
riappropriazione, ¢ nello scollamento fra istituzioni e soggetti, scollamento che va
approfondito e che tuttavia non resta mai aperto a lungo, tende a rimarginarsi, e
quindi va subito riempito di nuove istituzioni, che funzionino mnanzitutto come
dilatatorr. Cosi, 'analisi del fenomeno burocratico conduce Castoriadis a riformu-
lare gl obbiettivi del socialismo:

una rivoluzione socialista non puo limitarsi a eliminare 1 padroni e la proprieta pri-
vata; deve anche sbarazzarsi della burocrazia [...] abolire la divisione fra dirigenti e
esecutorl. Espresso in forma positiva, cid non rappresenta altro che la gestione
operaia della produzione, ovvero 1l potere totale esercitato sulla produzione e

classe. Cosi anche l'autogoverno della societa, che veniva per lo pit pensato sul modello
dell’autogestione operaia, diventa un problema piu complessivo, che necessita di una profonda rie-
laborazione dell'idea stessa di politica.

* K. Marx,F. Engels, Manifesto del partito comunista, tr. it. di D. Losurdo, Laterza, Roma-Bari
2005, p. 21.



C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

sull’'msieme delle attivita sociali da parte degh organi autonomi delle collettivita di
lavoratori”.

E ancora:

il programma della rivoluzione socialista puo essere soltanto la gestione operaia.
Gestione operaia del potere, ovvero potere degli organismi autonomi delle masse
(soviet o consigl): gestione operaia dell’economia, ovvero direzione della
produzione da parte dei produttori, organizzati anche loro in organismi di tipo sovi-
etico. L’obbiettivo del proletariato non puo piu essere la nazionalizzazione e la pia-
nificazione, perché questo significa rimettere 11 dominio della societa nelle mani di
un nuovo strato di dominatori [...] La rivoluzione proletaria realizza il suo pro-
gramma storico nella misura in cui tende dall’inizio a sopprimere questa divisione,
riassorbendo ogni strato dirigente particolare e collettivizzandone, o pit esattamente
socializzandole integralmente, le funzioni di direzione".

Il socialismo i Castoriadis ¢ dunque un progetto che necessita di un alto livello
di consapevolezza e capacita delle masse: senza questo, c1 s1 consegna a un capo o
a un gruppo dirigente. Ma tale livello deve essere preparato negli anni e trasmesso
di generazione m generazione, ha bisogno di essere praticato sm dall inizio,
allmterno delle orgamzzazioni di classe e delle sue aziom di lotta. Per questo
diventa per lu prioritaria la critica alle forme organizzative che non siano
proiettate verso quest’orizzonte ¢ mirino mnnanzitutto a riprodurre un “ceto politi-
co”. In altr1 termini, 1l socialismo non rappresenta per Castoriadis I'abolizione di
ogni mediazione, ma solo delle mediazioni caratterizzate dall’eterodirezione. An-
che nella gestione operaia 1l rapporto con l'oggetto del lavoro ¢ mediato, ma ¢
mediato da una collettivita di simili, di parlanti, di affetti, non dalle esigenze della
produttivita, del profitto, o dal linguaggio burocratico. Per questo bisogna porre
fine da subito alla gerarchizzazione del processo produttivo: 1l lavoratore deve
conquistare un potere diretto, che non vuol dire immediato, ma di direzione, di
scelta sul mezzi, le modalitd, 1 ritmi del lavoro, sul suo stesso senso”. Non si esce
da un sistema burocratico con mezz burocratici, non si pud combattere quello
che c’é con quello che gia ¢’¢é: la lotta contro la fase piu intensa dello sfruttamento
prende la forma democratica del controllo dal basso e della decentralizzazione dei
poterl, ovvero della riappropriazione integrale della propria vita:

“ C. Castoriadis, La Société bureaucreatique, cit., p. 27.

“ C. Castoriadis, L.e Contenu du socialisme, cit., p. 79.

7 81 veda 1l parallelo che traccia gia nel 1955 fra liberazione della societa e liberazione
dell'mdividuo: «c’¢ un’equivalenza dialettica fra le strutture sociali e le strutture “psicologiche” degh
mdividui. Sin dai suoi primi passi nella vita 'individuo ¢ sottomesso a una pressione costante che
mira a imporgli un’attitudine data rispetto al lavoro, al sesso, alle 1dee [...] La societa di classe puo
esistere solo nella misura in cui riesce a imporre quest’accettazione a un livello significativo. E per
questo che 1l conflitto non ¢ puramente esteriore, ma ¢ trasposto al cuore degli individui stessi», C.
Castoriadis, Ecrits politiques (1945-1997). La question du mouvement ouvrier, cit., p. 46.



76

SALVATORE PRINZI

1l socialismo sara la soppressione dell’alienazione in quanto permettera la ripresa
perpetua, cosciente e senza conflitti violenti del dato sociale, in quanto restaurera il
dominio degli uvomini sui prodotti della loro attivita. La societa capitalista ¢ una so-
cleta alienata in quanto essa ¢ dominata dalle proprie creazioni, poiché le sue tras-
formazioni hanno luogo indipendentemente dalla volontd e dalla coscienza degli
uomini (ivi compreso dalla classe dominante) [...] Il socialismo [...] non & nient’altro
che l'azione autonoma stessa. Autonoma: che si dirige da sola: cosciente di sé stessa,
dei suoi scopi e del suoi mezzi”.

Si vede come qui, nell'idea del socialismo come ripresa cosciente del dato so-
ciale, a sia un’influenza dell’esistenzialismo merleau-pontyano, che s’era dato
come scopo, in politica come nell’arte, nella letteratura o nella vita, di «essere atti-
vamente quello che siamo per caso»”. E su questo punto si aggancera anche la ri-
flessione psicoanalitica che appassionera Castoriadis a partire dagh anni ’60. Il so-
cialismo s1 configura nsomma come recupero di una sovranita sulle condizioni
del proprio esistere, e dunque anche della propra storia mdividuale e di quel
flusso rappresentativo/affettivo/intenzionale che va innanztutto esplorato e cono-
sciuto, se si vuole imparare ad agire autonomamente. I.’autonomia mfatti non puo
consistere nell’assecondare gli impulsi individuali, soprattutto perché questi sono
sin dall'inizio selezionati ¢ manovrati dalle 1stituzioni capitalistiche. Il socialismo
allora va pensato come una forma di “chiarimento” intorno alla propria esistenza
in connessione con le altre, un complesso di istituzioni in cui si impara non solo a
gestire la produzione ma anche affettivita, in cul questa viene sottratta al coman-
do del capitale e diventa oggetto - per quanto contrastato, dibattuto - di discus-
sione collettiva. Ma un’altra cosa colpisce 1n questa citazione: se 1l socialismo non
é altro dall’azione autonoma, esso ¢ gia presente nella lotta per 1l socialismo. Non
puo esistere un rinvio o un rimando dell’agire autonomo: da subito deve darsi le
1stituzioni per controllare e sottoporre a vaglo collettivo la propria attivita.

E tuttavia Castoriadis non nega mai la necessita di una centralizzazione politica
ed economica che raccordi collettivi di impresa, comitati territoriali, e I subordin
a quegh interventi che si rendono indispensabili in un Paese moderno. C’¢ per lui
una dialettica continua fra autogestione e centralizzazione - le funzioni di coordi-
namento sono necessarie, ma non vanno affidate esclusivamente a un personale
tecnico, separato dalle masse, le cui scelte non sono opimabili:

La forma della gestione operaia, l'istituzione capace di realizzarla, sono 1 Consigli
det lavoratori dell'impresa. La gestione operaia significa il potere dei Consigh
d’'impresa e alla fine, all’altezza della societa intera, I’Assemblea centrale e il Gov-
erno dei Consigl. I1 Consiglio di fabbrica o di impresa, assemblea dei rap-
presentanti eletti dai lavoratori, revocabili in ogni momento™.

* C. Castoriadis, I’Expérience du mouvement ouvrier I, cit., p. 388.
“ M. Merleau-Ponty, Senso e non-senso, Il Saggiatore, Milano 2004, p. 60.
* C. Castoriadis, Ecrits politiques (1945-1997). La question du mouvement ouvrier, cit., p. 56.



77

C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

Per Castoriadis queste collettivita, queste comunita del fare, che non sono piu
basate su un’origine In comune ma su un comune impegno, possono diventare
I'ancoraggio sociale di un’inedita democrazia diretta. In quest’ottica, 1l sistema del-
la rappresentanza viene mantenuto nella forma della delega, ma svuotato dal suo
mnterno, perché la delega ¢ revocabile in qualsiasi momento e 'identita - di salar-
10, di dirittt, di doveri - fra rappresentante e rappresentato ¢ totale. S1 vede qui
come Castoriadis stia implicitamente rispondendo al Merleau-Ponty de Le avven-
ture della dialettica, che aveva sentenziato che «le rivoluzioni sono vere come mo-
vimenti e false come istituzioni»": qui ¢ I/ movimento stesso a farsi istituzione, a
creare dei luoghi capact di mettersi costantemente in discussione. II Merleau-
Ponty del ’55 pensava come mevitabile, anche lui sulla scorta di Weber e della pa-
rabola sovietica, I'emergere di uno strato burocratico nel nuovi soggetti che grun-
gono al potere, e ne temeva 11 dominio incontrastato, tanto da arrivare a dire che
i definitiva 11 Parlamento - cioe 'organo per eccellenza della rappresentanza - ¢
I'unico strumento che consenta 1l dibattito ¢ dunque un po’ di verita, perché
I'umanita non ¢ stata in grado di inventare altre formule politiche che garantiscano
al pluralismo di durare.

Del tutto diversa la posizione di Castoriadis, per 1l quale, gia da ora, del Par-
lamento non c¢’¢ piu alcun bisogno:

L’epoca moderna ha creato di nuovo 1l milieu organico nel quale si deve ricomin-
clare a istaurare questa democrazia [...] inoltre, essa ha creato e puo ancora svilup-
pare indefinitamente 1 mezzi di una vera democrazia su scala di decine di milioni.
Al problemi di una societa supersonica, si vede come risposta solo questa diligenza
postale del macchinismo politico che ¢ 1l Parlamento™.

Castoriadis intuisce negli anni ’50 un tema di estrema attualita, che s1 imporra
nel dibattito politologico dalla fine degh anni ’70 1n poi, quello della governabilita,
di solito usato per attaccare 1 meccanismi della rappresentanza e conferire maggior
peso agl organi esecutivi. Se infatti 1l tempo sociale ¢ accelerato, se 1 problemi che
s1 pongono quotidianamente richiedono rapidita di intervento, se la complessita
aumenta, allora diventano msostenibil le lungaggini de1 dibattiti parlamentari, dei
confronti fra rappresentanti, 1 quali devono, prima di decidere, relazionarsi con 1
propri rappresentati. Cosi, per rispondere alle sfide di un mondo globalizzato,
sono state individuate diverse strategie per assicurare la capacita di governare, la
stabilita politica e I'efficacia decisionale. La maggior parte di queste soluzioni va
nel senso di rendere 1 governi meno esposti alle domande e alle interferenze del
“basso”, attraverso un intervento sul meccanismi amministrativi, elettorali e medi-
atici che di fatto pre-selezionano le domande accettabili o valutabili. Ovviamente
in questo modello la sovranita si verticalizza e si irrigidisce, riducendo gh spazi di

' M. Merleau-Ponty, Le avventure della dialettica, Mimesis, Milano 2015, p. 207.
* C. Castoriadis, Ecrits politiques (1945-1997). La question du mouvement ouvrier, cit., p. 131.



78

SALVATORE PRINZI

confronto e producendo disaffezione da parte della popolazione, se non addirit-
tura un sistema politico complessivamente autoritario e leaderistico™.

Tuttavia, per assicurare la governabilita, ¢ stata praticata anche un’altra strada,
pur se In maniera estremamente contraddittoria e per lo pma  volta
allimbrighiamento de1 processt democratict: la moltiplicazione delle sedi di rap-
presentanza, attraverso forme di devoluzione del potere e decentramento territo-
riale. E questa strada, praticata perd da un punto di vista socialista, ovvero sottratta
a1 condizionamenti della proprieta privata e de1l gruppi economici che anche a
livello locale sono n grado di imporsi, che possiamo individuare attraverso la crit-
ica di Castoriadis al Parlamento. Non ¢ detto infatti che la verticalizzazione della
sovranita risponda al meglio all’accresciuta complessita sociale: al contrario, per
quanto 1l meccanismo sovrano possa tecnicamente specializzarsi, taglhando 1 tempi
della discussione e rimodulando le domande accettabili, esso dovra sempre fare 1
conti con 1 residul inelminabili della segnalazione e comprensione del problema,
della raccolta delle informazioni, dell’attivazione delle risorse, del minimo coin-
volgimento dei cittadini. Mentre ¢ la stessa «epoca moderna», dice Castoriadis, a
sviluppare quel terreni, quet livelll di coscienza e di conoscenza, che permettono
di diffondere la sovranita e di risolvere cosi rapidamente 1 problemi nella /ocalita
in cui si aprono, attraverso passaggi subito condivisi. E cio¢ la stessa «epoca
moderna» a creare 1l «milieu organico» -composto di parti distinte ma coordinate
-, e gl strument1 per farlo esprimere.

Se la democrazia rappresentativa imperniata intorno al Parlamento puo essere
piu lenta, perché, avendo a che fare con una figurazione mcompleta del popolo,
ha sempre 1l problema di aggiustare 1l suo mtervento, nulla c1 dice, anzi le esperi-
enze rivoluzionarie c¢1 dimostrano 1l contrario, che la democrazia diretta -
complesso 1stituzionale 1n cui 1l sociale corrisponde quanto piu ¢ possibile al polit-
1co - sia altrettanto lenta. Certo, gh strumenti per far valere tale democrazia vanno
iventati, perché non ci si pué mai attenere al dato, vanno sviluppati e lasciati
crescere «indefinitamente», ma qui la cosa davvero significativa ¢ che la crisi della
rappresentanza e 1 problemi della governabilita possono essere da subito volti a ot-
tenere un rafforzamento della partecipazione popolare. Grazie al filosofo greco r1-
sulta possibile criticare la verticalizzazione della sovranita senza necessariamente
attestarsi sulla difesa del vecchio ordine, difesa che ¢ parsa peraltro poco allettante

* «Eppure, la crisi di governabilita era stata intesa, almeno nella sua prima fase, come una sfida
al formalismo degli assetti democratici dei sistemi politici occidentali, in un momento n cul esiste-
vano le risorse economiche, sociali, culturali e politiche per attuare un approfondimento della de-
mocrazia. Vero ¢ che, secondo alcuni, questo approfondimento chiamava in causa 1l nesso, anzi il
condizionamento esercitato dal capitalismo sulla democrazia [...] Ma persino nelle versioni meno
anticapitalistiche si cercava la soluzione ai problemi della governabilita nell’espansione della parte-
cipazione politica, in una democrazia partecipante e partecipata, in grado di controllare e indirizzare
il capitalismo, di fare valere la politica sull’economia», G. Pasquino, Governabilita, voce per
I’Enciclopedia delle scienze sociali, Treccani, Roma 1994.



79

C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

negli ultimi decenm alla maggior parte della popolazione, probabilmente perché
quell’ordine non risolveva 1l loro disordine.

In ogni caso, ¢ significativo notare come, alla fine degli anni ’50, la soluzione di
Castoriadis alla crisi politica consista in una combinazione. Da un lato una figura-
zione del sociale che passi per 1 consigh der lavoratort dell'impresa, che gar-
antiscono l'espressione del bisogni economici e della sfera di riproduzione della
vita, dall’altro una forma di figurazione che passi attraverso assemblee territoriali
In cul siano possibili raggruppamenti di cittadini basati su athnita e orientamenti
strategici simili. Il socialismo immaginato da Castoriadis, una volta soppressa la di-
visione 1n classi, ¢ dunque pluralista, e prevede forme di decentramento del po-
tere, tenendo pero in piedi modalita di coordinamento, solidarieta e sussidiarieta
fra produttor1 economici. A questo punto diventa necessario chiedersi quale or-
ganizzazione politica possa produrre questo cambiamento, quale organizzazione
possa non burocratizzarsi o riprodurre una classe dominante, quali caratteristiche
debba assumere 'azione per far vivere sin da subito elementi di autonomia. Cas-
tortadis mantiene I''dea di avanguardia, ma ¢ sempre piu convinto che bisogna
rompere con lo schema “classico” del lenmismo, quello della coscienza
dall’'esterno: 1l partito, secondo 1l filosofo, non deve mai sostituirsi al proletariato,
nemmeno nella scelta di una linea politica™. Questo non vuol dire negare del tutto
1l suo ruolo, ma spostarlo verso una funzione di facilitatore dell’autorganizzazione
delle masse. Leggiamo Castoriadis:

I principi sui quali Porganizzazione rivoluzionaria dovra costituirsi sono chiari:
I'unione organica degli operai e degl intellettuali, dell’esperienza e della teoria, del e
attraverso l'espressione e lattivita allo stesso tempo libera e coordinata degli uni e
degh altri; la soppressione della distinzione tra dirigenti ed esecutori in senso
allorganizzazione; la trasformazione dei rapporti tra l'organizzazione e la classe
operaia, considerando che la propria funzione non ¢& quella di dominare la seconda
o di parlare in suo nome, ma di contribuire al suo sviluppo, di fornirgli 1 mezz per
esprimersi, di aiutarla a coordinare la sua azione - oltre che a mostrarle le proprie
idee e 1l proprio esempio”.

Pur se m questo passaggio non ci sono indicazioni prescrittive ma solo
un’enunciazione del principi, ¢ Interessante notare come questa concezione, di
matrice luxemburghiana, s1 distanzi da quella condivisa sia da partii comunisti

* Ovviamente, questa interpretazione castoriadisiana, se pur sl attaglia a molti gruppi leninisti,
non ¢ detto che si attagli a Lenin, 1l quale gia nel Che fare aveva formulato in modo ben pit com-
plesso la questione della coscienza dall’esterno: non nel senso che venga al proletario da “fuon”,
appunto dal partito o dall'intellettuale, ma che venga da fuori del suo immediato rapporto produtti-
vo, ovvero dall’esperienza complessiva e da una considerazione meditata della totalita dei rapporti
sociali e politici in cui 'operaio si trova inserito. Per un’accurata spiegazione del celebre passaggio
cfr. G. Carpi, Lenin. La formazione di un rivoluzionario (1870-1904), Stilo Editrice, Bari 2020, pp.
171-176.

? C. Castoriadis, L’Expérience du mouvement ouvrier I, cit., pp. 401-402.



80

SALVATORE PRINZI

ortodossi che eterodossi, e anticipi alcune teorie del1 movimenti degh anm ’70. E
tuttavia, per quanto mn questt brani sembr1 aleggiare ancora un po’ di ingenuita -
I'espressione della classe operaia appare infatti come sempre buona, come se la
classe, per la posizione oggettiva in cui ¢ situata, non potesse che produrre 1l rifiu-
to delle politiche del capitale -, di sicuro tale espressione per esistere deve anche
essere mediata, maleuticamente prodotta, venendo, se non istruita, almeno colti-
vata. La mediazione dell’organizzazione ¢ dunque necessaria, ma avviene nel
quadro di una complessiva fiducia di fondo verso 1l proprio soggetto di riferimen-
to - a differenza di quel radicale timore che contraddistingue 1 partiti comunisti uf-
ficiali, 1 quali restano ambivalenti, perché da un lato mvocano la partecipazione,
ma dall’altro vogliono produrla solo i certi momenti e n certe forme, per padro-
negglarla e utihizzarla a1 loro scopi, che vengono sostituiti all'interesse generale del-
la classe. Come ricordera Lyotard anm dopo, lo scopo di Socialisme ou Barbarie
era proprio quello di «icostruire di nuovo 1l tessuto delle 1dee direttrici
dell’emancipazione dei lavoratori, dappertutto nel mondo, ma tenendosi quanto
piu vicino possibile a quello che s1 inventa nelle lotte, al fine di restituirglielo». Se-
condo Lyotard, msomma, «l ruolo dell’organizzazione non era di dirigere le lotte,
ma d1 apportare loro 1 mezzi per sviluppare la creativita che 1n esse si esercita, e di
prenderne coscienza perché esse si dirigano da sole»”.

Questa concezione quasi metodologica dell’organizzazione di cui si fa porta-
trice Socialisme ou Barbarie diventera oggetto di scontro verso la meta del 1958,
quando 1l gruppo, aumentato di effettivi ed estesosi a livello nazionale, si1 trovera a
dover modificare la propria struttura. Alla prova dei fatti, ovvero alla prova della
crescita numerica e del ritorno al potere del generale De Gaulle, evento che pone
la necessita di organizzarsi meglio nel nuovo contesto maggiormente repressivo, la
concezione un po’ astratta delineata fino a quel momento non regge, e necessita di
essere precisata. S1 scatena dunque un dibattito interno fra Castoriadis e Lefort. Il
primo insiste sul fatto che ¢ ormai tempo di costruire quel partito anelato per dieci
anni e darsi una struttura conseguente, definendo piu severamente lo statuto di
membro, dividendo I'organizzazione in cellule e dando vita a un Comitato Re-
sponsabile che deve esercitare le funzioni esecutive nei lassi di tempo che separa-
no le assemblee generali. Lefort invece denuncia il colpo di mano di Castoriadis e
I'imcipiente burocratizzazione di Socialisme ou Barbarie, reclamando 1'autonomia
di ogni cellula dell’organizzazione. Il dissidio sfocia presto, visto lo statuto de1 per-
sonaggl, In un confronto teorico sul partito e sul suo ruolo rispetto allo Stato e alle
istituziont. Ecco Lefort:

La funzione di coordinamento e di centralizzazione non motiva 'esistenza del par-
tito [...] Dovremmo logicamente opporci alla costruzione di un organismo che s ar-
roghi il monopolio del programma socialista entrando in concorrenza con 1 Consigli

*J.-F. Lyotard, La guerre des Algériens, Galilée, Paris 1989, p. 34.



81 C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

[...] Il partito [...] & inevitabilmente destinato a esercitare, sia prima che dopo la
rivoluzione, un potere totale sulle classi oppresse [...] 1l tipo d’organizzazione piu
conveniente per 1 militanti rivoluzionari €, necessarlamente, un’organizzazione
“flessibile”, proprio 1l contrario di un grande partito 1 cui organi centrali organizzano
e coordinano attivita di una vasta rete di militanti”.

Lefort pensa dunque che I'organizzazione debba soltanto mitarsi a informare
e a creare connessionl fra 1 lavoratori, diffondendo le sue 1dee e diffondendosi a
sua volta all'interno del corpo sociale. Anche mettere gii un programma ¢ con-
traddittorio dato che 1l gruppo ha sempre teorizzato I'autonomia delle forze so-
ciali: questo programma o sarebbe in contraddizione con quanto esprimono 1
consigl, o sarebbe del tutto inutile. «Secondo Lefort, il desiderio di rappresenta-
zione porta in sé stesso la minaccia dell’usurpazione»™: ogni forma di rappresenta-
zione, anche quella ideologica della rivista, rischia di imporre qualcosa al proprio
soggetto, e di trasformarsi in una fonte di oppressione. Per questo Lefort annuncia
la creazione di un gruppo, Informations et hasons ouvricres, che due anm dopo
minimizzera ulteriormente 1 propri compiti chiamandosi Informations et corre-
spondances ouvriéres: 1l suo scopo sara mettersi all’ascolto, far circolare 1l sapere
raccolto attraverso le tesimonianze, favorire 1l raggruppamento degl elementi pi
coscientl e politicizzati. La rottura dunque si consuma sul terreno di quel rapporto
fra rappresentazione ed espressione che attraversa sempre 1 movimenti rivoluzio-
narl; e le questioni che pone Lefort, se sottratte al contesto specifico, sono molto
attuali, visto che proprio su simili teorizzazioni diversi movimenti hanno im-
postato la loro pratica. La risposta di Castoriadis, quindi, puo tornare utile anche
per fornire un orientamento nei dibattiti contemporanel.

Innanzitutto Castoriadis attacca questa «filosofia dell'immediato» di Lefort, ac-
cusandola di opporre ’esperienza diretta dell’ambiente produttivo, la sola fec-
onda e da celebrare, a un’espressione universale dell’esperienza sociale, macchiata
di artifici e condannabile. Da quando 'umanita puo progredire senza dare alla sua
esperienza delle espressioni che si vogliono universali e che, certo, valgono solo
un breve lasso di tempo, ma senza le quali non ci sarebbe tempo?»". Le espres-
sioni vanno fissate, sapendo pero sia che questa fissazione ¢ temporanea e soggetta
a verifica, sia che la loro fonte deve essere sempre vaghata: 'espressione da fissare
non ¢ infatti quella genericamente sociale, ma quella che proviene dal mondo del
lavoro, m cul si incontrano materialmente le classi e s1 1mpara quanto costa
riprodurre 'esistenza, mentre sul terreno della societa ¢ piu probabile che si diano
delle storture nelle forme della coscienza. Castoriadis si dice d’accordo con Lefort

7 C. Lefort, Organisation et parti, in “Socialisme ou Barbarie”, n. 26, novembre-décembre 1958.

* F. Dosse, Castoriadis. Une vie, cit., p. 123.

* La risposta di Castoriadis a Lefort compare nel numero 28 di “Socialisme ou Barbarie”, luglio-
agosto 1959, ora in C. Castoriadis, Ecrits politiques (1945-1997). La question du mouvement ou-
vrier, cit., p. 341.



82

SALVATORE PRINZI

quando sostiene la necessita di un approccio fenomenologico del vissuto operaio
- «la politica rivoluzionaria deve costantemente mostrare come 1 problemi piu
generali della societa s1 ritrovano nell’attivita e nella vita de1 lavoratori» - ma non
pensa affatto che ogni organizzazione sia burocratica o che sia ineluttabile tale
denva. La degenerazione non ¢ mtrinseca al fatto di organizzarsi, ma al contesto n
cui s1 sviluppa, € un portato della tenace sopravvivenza delle categorie mentah del
capitalismo anche fra le forze rivoluzionarie. Bisogna dunque organizzarsi in ma-
niera tale che queste categorie siano soppresse nel corso della lotta, in un rapporto
continuo con 1l proprio soggetto. Il compito del partito diventa cosi quello di sos-
tenere le lotte, giocare 1l ruolo di catalizzatore dell'interesse operaio, rendere pos-
sibile lo scambio delle esperienze, aprire un immaginario. Non ¢ vero, come dice
Lefort, che 1l proletariato s1 mteressa solo al'immediato; e mm ogm caso 1l prob-
lema posto dalla societa moderna e da cui non si puo fuggire ¢ come si collegano
questi diversi vissuti immediati. La centralizzazione di alcune istituzioni si rendera
necessaria, anche per sopportare gl antagonismi e le reazioni del domianti
una fase rivoluzionaria e post-rivoluzionaria. Credere che «la rivoluzione consist|al
nell’attivitd autonoma delle masse», come Castoriadis ribadisce ancora, vuol dire
anche credere che «a livello sociale come rispetto a un’organizzazione politica, sia
perfettamente possibile creare istituzioni che siano comprensibili all'uomo e che
non sfuggano al suo dominio»".

Cosa c1 dice, allora, tutta la querelle con Lefort? Che per Castoriadis non c’e
differenza ontologica fra orgamzzazione e istituzione, vi € anzi un collegamento e
uno scambio continuo fra le due, perché la prima si supera nella seconda, e la
seconda s1 prepara nella prima. Il modello lenmista, o meglio: lo sviluppo pratico
di quel modello, aveva schiacciato 1l partito sullo Stato, rendendo di fatto 1mpos-
sibile lo scopo che lo stesso Lenin s1 prefiggeva in origine: I'estinzione dello Stato.
Partito e Stato erano diventati cosi via via 1 pilastri, perfettamente mtegrati a Est,
frammentariamente mtegratt a Ovest, di una pii generale sovranita burocratica.
Invece, nel modello teorico che abbiamo cercato di 1solare m Castoriadis, model-
lo la cur praticabilita peraltro sara dimostrata molto di pit da1 movimenti succes-
sivi che dal gruppo Socialisme ou Barbarie, ogni azione dell’organizzazione ¢ pen-
sata g1a nel senso della sua soppressione come organizzazione separata. Al mo-
vimento 1n avanti corrisponde cio¢ da subito un decentramento, una devoluzione
dei1 poteri, I'allargamento di spazi di autonomia. L’organizzazione, mn altri termini,
s1 offre come una peculare istituzione, megho ancora, come una palestra per
I'istituzione del comune.

* C. Castoriadis, L’Expérience du mouvement ouvrier I, cit., pp. 241-248.



83

C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

3. IL RAPPORTO CON MERLEAU-PONTY E LO SVILUPPO ONTO-
LOGICO DEL CONCETTO DI ISTTTUZIONE

Gl eventi sono tali proprio perché si lasciano pensare dopo. Nella fotografia
della scissione del ’58 vediamo un Castoriadis leader di una piccola maggioranza,
assertore della necessita di costruire I'organizzazione rivoluzionaria, di situarsi su
quella linea storica che dal 1848 in po1 aveva visto 1 comunisti tesi alla costruzione
del partito - certo non di «un partito particolare rispetto agh altr1 partitt operai»,
con «interessi diversi dagli interessi del proletariato nel suo insieme»", come sem-
bravano essere diventati 1 partitit comunisti -, ma di quel partito in grado almeno
di dare, nella negazione immediata, un contenuto positivo, di avvenire, al mo-
vimento”. Per quanto il filosofo avesse gia da subito fatto risalire la sua critica da
Stalin a Trotsky fino a Lenin, Marx era rimasto un riferimento stabile, agitato nella
querelle con Lefort proprio per marcare uno spazio di ortodossia dal quale
escludere I'amico, diventato a suo dire adepto di una «hlosofia dell'immediato».
Ma, appunto, gl eventi fanno pensare, e curiosamente, mentre ci si attende che
Castoriadis, forte del controllo ripreso su Socialisme ou Barbarie, proceda allo
sviluppo dell’organizzazione, ovvero al reclutamento, alla formazione e alla divi-
sione del lavoro, tutto questo non avviene. Dal 1959 m po1 Castoriadis inizia anzi
un periodo di riflessione, che lo portera a rallentare I'attivita militante e consacrar-
s1 maggiormente alla teoria, periodo che sfocera in una messa i discussione dei
propri assunti teoricl e i un abbandono del marxismo. Un abbandono peraltro
simile a quello consumato qualche anno prima da Merleau-Ponty, 1l quale non
aveva rinnegato Marx, ma lo aveva riportato al rango di “classico”, di un pensatore
su cui c1 s1 va ad esercitare, ma dal quale non ¢ possibile ricavare risposte. Un ab-
bandono che, paradossalmente, riporta Castoriadis di nuovo vicino a Lefort, con
1l quale ricomincia a collaborare, in un contesto nuovo, gia all'imizio degh anni ’60.

Non possiamo ripercorrere tutte le critiche che 1l filosofo greco rivolge a Marx:
proviamo giusto a seguire rapidamente quelle che piu attengono al problema
dellistituzione. Da questo punto di vista, 1l primo rilievo di Castoriadis ¢ che 1l
materialismo storico sarebbe una forma di determinismo. Il problema non ¢
soltanto che 1l socialismo s1 presenti a Marx come ineluttabile (cosa che peraltro
Marx non sottoscriverebbe, visto che per lui 'esito del conflitto puo anche essere
la comune rovina delle classi in lotta), 11 punto ¢ che non esistono leggi iImmanenti
alla produzione capitalista, in grado di determinare 1l suo crollo e di fare emergere
un nuovo modo di produzione. In questo senso, I'analisi teorica deve riconoscersi
subordinata alla pratica politica e alla sua capacita mventiva. La prassi ¢ davvero

* K. Marx, F. Engels, Il Manifesto, cit., p. 25.

* « comunisti lottano per il conseguimento degli obiettivi e degli interessi immediati della classe
operaia, ma al tempo stesso rappresentano nel movimento attuale 'avvenire del movimento stesso»,
i, p. 54.



84

SALVATORE PRINZI

mdeterminabile, non puo essere “nuova” solo 1n senso cronologico, deve essere
davvero nuova, imprevista, inedita. Come vedremo, questi saranno 1 temi del Cas-
tortadis maturo, quello che negh anni ’70 lancia I assalto al cielo del’'immagimario,
non meno importante per gl uomini dei terreni rapporti materiali.

La cosa da sottolineare, in questa rilettura del marxismo, ¢ che tutto diventa in-
determinabile: se Marx pensa che 1l valore della forza lavoro sia misurabile allo
stesso modo di qualsiast merce, Castoriadis nota che 'esperienza storica dimostra
proprio 1l contrario, che 1l valore d’uso della forza-lavoro ¢ dipendente dal rappor-
to di forza esistente fra 1l padrone e 'operaio, e che 1l tasso di rendimento del se-
condo ¢ oggetto di un confronto quotidiano dentro la fabbrica. Il capitale - ¢ qui
slamo riportati verso lidi operaisti - risponde alla resistenza operaia cercando di
massimizzarne 1l potenziale produttivo, e tale risposta non riduce 1l lavoratore a
semplice cosa, pena 'impossibilita di estrarne plus-valore e di valorizzarlo come
mvestimento. Il neocapitalismo s1 caratterizza proprio per questo doppio mo-
vimento: da un lato sollecita gl esecutori alla produzione, dall’altro gh proibisce la
scelta sugli aspetti fondamentali del loro lavoro: «<ne Il Capitale - in opposizione ai
suol scritti di gloventt - non appare granché 1l fatto che 1l proletariato ¢ - ¢ non
puo non essere - portatore positivo della produzione capitalista che ¢ obbligata ad
appoggiarsi a lur come tale e di svilupparlo come tale nello stesso momento 1n cui
prova a ridurlo a un ruolo puramente meccanico [...] Quest’analisi non vede che
la prima crisi del capitalismo ¢ una crisi nella produzione»™. Nella teoria marxi-
ana, msiste Castoriadis nel ’60, operai e capitalisti appaiono come «oggetti»,
«strumenti ciechi e incoscienti», e addnttura «Marx, che ha scoperto la lotta delle
classi, scrive un’opera monumentale che analizza lo sviluppo del capitalismo,
opera dalla quale la lotta delle classi ¢ totalmente assente»”. Sono affermazioni
sorprendenti, soprattutto se relazionate a1 lunghi capitoli in cur Marx affresca le
lotte sulla glornata lavorativa, riportando persino 1 volantini delle prime leghe
operaie o le testimonianze dei bambini sfruttati raccolte dagli ispettort del lavoro,
0 se sl pensa a quanto sia presente nel Capitale 11 tema del corpo operaio, della
materialita di sangue e nervi, che induce, di conseguenza, Marx a conhgurare 1l
capitale come astrazione vampiresca”. Affermazioni che si spiegano solo con la
volonta di polemizzare con i1l marxismo all’epoca egemonico in Francia: da un
lato quello dogmatico del PCF, dall’altro quello strutturahista althusseriano che si
stava mniziando ad affermare, e che proponeva un’attualizzazione del Diamat alla
luce degli sviluppi delle scienze umane.

* C. Castoriadis, Le Contenu du socialisme, cit., p. 132.

* C. Castoriadis, Capitalisme moderne et révolution II. L.e mouvement révolutionnaire sous le
capitalisme moderne, Union Générale d’éditions, Paris 1979, p. 102.

“ A questo proposito cfr. J. Bidet, Il corpo biopolitico nel Capitale di Karl Marx. Il corpo biopo-
litico nel Capitale di Karl Marx, in “Consecutio Temporum. Rivista critica della postmodernita”, n.
2, febbraio 2012.



85 C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

Il secondo rilievo di Castoriadis ¢ che Marx s1 sbagliava sull’'irriducibilita della
classe operaia. I lavoratori, una volta parte di una comunita di destino, diventano
sempre piu parte di una socreta, e dunque individur soggetti a una complessita di
stimoli a cui finiscono per aderire. C’¢ una complicita operaia in questo gigantesco
processo di riorganizzazione che vede nel consumo la sua testa d’ariete: «la situa-
zione attuale», scrive ancora alla fine del 1960, «traduce una vittoria del capitalis-
mo |[...] la filosofia del consumo penetra il proletariato»”. Da questa filosofia con-
segue un nuovo profilo della soggettivita: «la privatizzazione degli individui ¢ 1l trat-
to piu eclatante delle societa capitalistiche moderne |...] Una societa nella quale la
cosa pubblica, o piu esattamente la cosa sociale, ¢ vista non solo come straniera o
ostile, ma come qualcosa che si1 sottrae all’azione degli uomini; che rinvia dunque
gl uomini alla “vita privata”, o a una “vita sociale” nella quale la societa come tale
non ¢ messa esplicitamente in questione»".

Non ¢ necessario msistere sull’attualita di queste parole: quello che ¢ mter-
essante evidenziare ¢ che non solo I'individualizzazione, ma la privatizzazione
dell'individuo ¢ 11 contenuto che riassume lo sviluppo del capitalismo burocratico
e determina le sue 1stituzioni. Qui 1l sociale appare come un ostacolo al comune,
visto che gli s1 oppone, si sottrae alla sua azione, spinge gl uomini a confiarsi nel-
la loro vita deprivata, ¢ ad abbandonare cosi I'identificazione i una comunita. I
tuttavia, questo confinamento, questo ritrarst dal dominio generale del capitalismo
burocratico, potrebbe rappresentare anche il primo atto di un’opposizione a tale
1stituzione, a patto che s1 pensino nuove 1stituzioni in grado di fare esattamente
I'opposto di quello che fa 1l capitalismo, vale a dire socializzare consapevolmente
l'individuo 1n tutte le sfere della sua vita. Se I'alienazione ha ormai mvestito ogni
livello di esistenza, non solo quello lavorativo, rendendo impossibile la comunica-

66

Una critica dello schiacciamento delle forme di vita sulla modalita del consumo, e la riduzione
delle 1stituzioni sociali a istituzioni progettate per 1l consumo, diventera sempre piu forte in Casto-
riadis nel corso degli anni ’80 e ’90, cfr. La crise des sociétes occidentales, in C. Castoriadis, La
montée de 'insignifiance, Les carrefours du labyrinthe IV, Seuil, Paris 1996. Castoriadis vede avan-
zare una vera e propria trasformazione antropologica, In cul consumo e apatia politica sono pro-
fondamente connessi. Su questa linea anche F. Ciaramelli, che evidenzia come la produzione di
fantasmi sia spesso I'unica strada che resta al soggetto iperstimolato e allo stesso tempo passivizzato:
I conformismo diffuso nella forma d’un individualismo dell’omologazione sociale e culturale con-
duce, sul piano collettivo, a un crollo dell’autorappresentazione della societa, che perd non ¢ in
grado di iquidare totalmente il riemergere inquietante dell’istanza di senso, il che trova conferma
nel malessere diffuso, € nell’esperienza di forme diverse di regressione a un narcisismo originario,
in virttt del quale la soddisfazione possibile dell’istanza di senso ¢ la produzione di fantasmi o di de-
lirt individuali», F. Ciaramelli, Lo spazio simbolico della democrazia, Citta aperta edizioni, Troma
2003, p. 185.

7 Cfr. C. Castoriadis, LLe mouvement révolutionnaire sous le capitalisme moderne, in “Sociali-
sme ou barbarie”, n. 33, décembre 61-février 62, p. 64 (per un commento a questo passaggio cfr. E.
Profumi, L’autonomia possibile. Introduzione a Castoriadis, Mimesis, Milano-Udine 2010, pp. 26-
31).



86

SALVATORE PRINZI

zione sul terreno controllato dalle burocrazie, la critica deve mettere 1 riievo «l
problema essenziale del passaggio della lotta di classe dal piano dell'impresa a
quello della societa globale» e dunque tout court pensare I'imvenzione di nuove 1s-
tituzioni, in grado di farsi carico di questa globalita. Ormai la critica «deve allargar-
s1 a tutti gh aspetti della vita, denunciare lo sfaldamento delle comumnita, la disu-
manizzazione del rapporti tra gl individui, 1l contenuto e 1 metodi dell’educazione
capitalista, la mostruosita delle citta moderne, la doppia oppressione imposta alle
donne e ai giovani»”.

I incredibile come Castoriadis intuisca un piano del discorso che solo decenni
dopo s1 comincera effettivamente a problematizzare, invahdando anzitempo
I'opposizione fittizia fra comunita e societa che abbiamo visto riproporsi negh ul-
timi decenni nel pensiero contemporaneo, e che € stata rigiocata ultimamente
nell’alternativa sovranismo/liberalismo. Se 1l capitalismo sfalda le comunita, anche
quelle che s1 ricreavano nell’organizzazione sul posto di lavoro, se non solo indi-
vidualizza, ma privatizza I'individuo, rendendogli cosi impossibile 1l comune an-
che nella relazione da individuo a individuo, allora I'istituzione sociale non puo
essere abolita da una federazione di comunita in qualche modo “esterne” alla sua
copertura: bisogna mvece problematizzare tutti gh aspetti della vita, e in particolare
1l modo in cui apprendiamo, socializziamo, mteragiamo con 'ambiente, per arri-
vare cosi ad articolare nuovamente 1l tema del comune dentro lo spazio sociale.

Su questa linea Castoriadis diventa sempre piu esplicito: nel ’64, quindi prima
dell’ondata di rnivolte che di li a poco attraversera tutto 1l pianeta, dice che si tratta
a tutti gh effett di ricominciare la rivoluzione, ovvero di rompere con le forme
sclerotizzate del movimento operaio e puntare a un nuovo gesto rivoluzionario. Di
fronte all’aumento della complessita sociale, che viene gestita attraverso un prolif-
erare di 1stituzioni, diversificate ma convergenti nel loro scopo di 1solamento ed
eterodirezione de1 soggetti, 'organizzazione rivoluzionaria deve porsi ormai «l
problema dell’orientamento» degli individui nella loro «vita concreta, sia nel la-
voro che in tutte le altre manifestazioni (rapporto con la donna, con 1 bambini,
con altr1 gruppi sociali, con la localita, con questa o quella attvita “disinteressa-
ta”)»". Da questo punto di vista, Marx non ¢ piu d’aiuto, proprio perché avrebbe
lasciato i ombra question1 decisive della filosofia politica: 'interrogazione sulla
natura e sull’organizzazione del potere, il problema della partecipazione, 'esame
delle forme simboliche che giustificano 'esercizio dell’autorita, la dimensione psi-
cologica dell'mdividuo. Cosi, qualche mese dopo, Castoriadis, nell'importante
saggio che chiude 1 conti con una fase della sua vita - Le marxisme: bilan provi-
soire, pol pubblicato in apertura de Listtuzione immaginaria della societa -

*Ivi, p. 82.
* C. Castoriadis, Recommencer la révolution, in “Socialisme ou Barbarie”, n. 35, janvier-mars
1964, p. 21.



87

C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

sostiene che la pratica trasformatrice «non ¢ esclusivamente una modificazione del
mondo materiale, ¢ ugualmente e ancora di piit modificazione delle condotte de-
gli uomini e dei loro rapporti»”. Si tratta di un prolungamento delle concezioni di
Socialisme ou Barbarie, profondamente segnate da una valorizzazione della politi-
ca come prassi dell’emancipazione, solo che ora questa prassi deve mnvestire tutti 1
terreni del vivere sociale. E chiaro che questo passaggio non ¢ meramente esten-
sivo, ma implica una nuova posizione ontologica.

Non ¢ un caso che Castoriadis elabori la nozione di «immaginazione radicale»
fra 11’59 e 1l ’65, proprio mentre sta varcando 1 confini del materialismo storico e
cominciando un approfondito studio della psicoanalisi, per atfinarla por nel ’68,
alla luce del Maggio”. Quest’elaborazione rappresenta il primo frutto di una ricos-
truzione teorica dopo la fase critica e s1 pone come 1l tentativo di ripensare 1 quad-
11 e le categorie del «pensiero ereditato», di cui 1l marxismo costituisce forse 1l
culmine. Perché, se la tradizione flosofica aveva sempre asserito 1l primato del
pensare sul fare, ovvero la potenza determinante della teoria prima
dell'imdetermimazione  della praxis, 1 marxismo sembrava promettere,
nell’ Undicesima Tesr su Feuerbach, 'abolizione della filosofia nella forma della
sua realizzazione. Invece ha finito per produrre la realizzazione dei suoi tratti pit
totalitar1 abolendone I'interrogazione che sempre la deve animare. In questo pri-
mo tentativo di ricostruzione, Castoriadis intende appunto mostrare 1l carattere -
ventivo dell’essere sociale: da tale punto di vista 'immaginazione radicale gli s1 of-
fre, sia sul pirano del singolo mdividuo quanto sul piano della collettivita, come po-
tenza costitutiva, o megho zstrtutiva, del reale. Cosi la filosohia della storia marxista,
a cul pure era stato vicino per lungo tempo, viene superata definiivamente in una
filosolia della creazione umana.

Insomma, la critica del marxismo, inteso come pensiero dell’oggettivo e dello
strutturale, segna 1l passaggio da una considerazione sociale-antropologica della
vicenda umana, a una vera e propria ontologia politica, che mserisce stabilmente
lo psichico e I'miducibilita micrologica della singolarita all'interno del campo di
forze che fa la storia™. Su questa via, Castoriadis non potra che ritrovare Merleau-
Ponty. Ma non quello, gia da Iu frequentato fra la seconda meta degh anni ’40 e
negh anni 50, esistenzialista e “compagno di strada” del comunismo. Ma quel
Merleau-Ponty che, negl ultimi anni della sua vita, cerca di sviluppare una nuova
ontologia. D’altronde la questione che 1l filosofo della percezione aveva lasciato

" C. Castoriadis, L'istituzione immaginaria della socleta, cit., p. 57, tr. leggermente modificata.

" 1, significativo che, nel fare un bilancio a caldo delle giornate del Maggio, Castoriadis scriva:
«tutto questo ¢ evidentemente inconcepibile senza un rovesciamento non solo delle istituzioni esi-
stenti, ma persino di quello che intendiamo per istituzione», C. Castoriadis, C. Lefort, E. Morin,
Mai 68 : la breche. Premieres réflexions sur les événements, Fayard, Paris 1968, p. 140.

” Per questo passaggio cfr. N. Poirier, L’ontologie politique de Castoriadis. Création et Institu-

tion, Payot, Paris 2011, in particolare 235-307.



88

SALVATORE PRINZI

aperta nel suo corso al College de France del *54-55 dedicato a Listituzione nella
storia personale e pubblica, ¢ nel testo del ’b5, Le avventure della dialettica, era
proprio relativa alle possibilita della rivoluzione, o meglio: di profonde trasforma-
zionl 1stituzionali che non collassino n dittatura, trasformazioni che, nello stesso
momento I cul vengono avanzate, riescano a garantire opposizione e possibilita
di autocontestazione. Bisognava, secondo lui, pensare le possibilita per I'essere
umano di fare la sua storia senza ricorrere a norme imposte dall’esterno, a leggi
determimistiche di tipo materialista o 1dealista, pensare 'esposizione alla contin-
genza. A chiusura de Le avventure - chiusura in cui, € stato poco notato, € evoca-
to proprio Castoriadis, «uno del miel amici marxisti [che dice] che gia il bol-
scevismo era un danno per la rivoluzione e che bisogna mettere al suo posto
I'imprevedibile invenzione delle masse»” - Merleau-Ponty si era reso conto che
bisognava ripensare le categorie stesse dell’ontologia. Ed € proprio a questo com-
pito che s1 accinge dal ’55 alla morte improvvisa nel ’61, armrivando a mettere le
basi per un’ontologia idiretta, che non dica o afferr1 direttamente 'essere pun-
tando al suo possesso, ma cerchi di ricavarlo per scarto, sottrazione, e soprattutto
attraverso un groco laterale di relazione fra difterenze. La categona di 1stituzione
gli st offrira come lo strumento per pensare una coesistenza delle differenze che
non sia “garantita” dalla loro comune origine o da una qualche loro essenza-in-
comune, ma da un comune movimento di differenziazione e di espropriazione.
Da un movimento, allo stesso tempo, di creazione, come scrivera i una nota del
giugno ’59: «creazione 1n senso radicale: creazione che m pari tempo ¢ adequa-
zione, I'unico modo di ottenere un’adequazione [...]| I’Essere ¢ c10 che esige da
noi creazione affinché ne abbiamo I'esperienza»™.

Cosa c’entra questa riflessione, su cui non possiamo fermarci, con Castoriadis?
Ce lo dice un aneddoto riferito dal filosofo Vincent Descombes. Nel 1964, 1l gio-
vane Descombes decide di entrare in Socialisme ou Barbarie: li fa la conoscenza
di Castoriadis, che all’epoca ha poco pit di quarant’anni, ¢ 1l coordinatore del
gruppo, ed ¢, come abbiamo visto, nel pieno di una fase di revisione del suo pen-
siero. Quasi nello stesso momento vengono pubblicati, a cura di Lefort, gl ap-
punti inediti di Merleau-Ponty sotto 1l titolo 1/ visibile e 'invisibile. Descombes 11-
corda che Castoriadis lesse febbrilmente 1l libro sotto 1 suo1 occhi: «A me sembra-
va proprio un merleau-pontyano, ma portato verso la matematica...»”. I.’aneddoto

" M. Merleau-Ponty, Le avventure della dialettica, cit., p. 229. A questo proposito cfr. D. Ames
Curtis, Translator’s foreword, all’edizione statunitense di C. Lefort, Writing, the political test, Duke
University Press 2000, p. XXXV, nota 47.

" M. Merleau-Ponty, Il visibile e I'invisibile, Bompiani, Milano 2007, p. 213.

” Testimonianza di V. Descombes raccolta da F. Dosse, Castoriadis. Une vie, cit., p. 144. Ma
cosi anche J.-L. Prat, Introduction a Castoriadis, La Découverte, Paris 2007, pp. 6-7: «Merleau-
Ponty [...] apporta al dibattito non solo le tesi che saranno discusse, ma molti dei concetti attraverso
cul queste potranno essere chiarite [...] Merleau-Ponty ¢ piu di un interlocutore, & grazie a lui che si
opera 1l passaggio dal politico al pensiero del politico».



89

C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

¢ doppiamente significativo proprio perché inquadra un momento in cui Castori-
adis s1 sta allontanando dall’attivita militante e dal marxismo per miziare a svilup-
pare una sua personale filosofia, che metta in discussione tutto 1l «pensiero eredi-
tato». Sembra quasi che la filosofia di Castoriadis mizi quando quella di Merleau-
Ponty finisce, come se raccogliesse 1l progetto mcompiuto de 1/ visibile e
linvisibile...

Suggestione a parte, ¢ certo che nel Merleau-Ponty degli anni ’50 s1 sia venuta
precisando una filosohia dell'istituzione, tesa a comprendere quel dinamismo at-
traverso 1l quale s1 esplica 'intera esistenza umana, non solo cio¢ la stora colletti-
va, ma anche gl affetti, 1 sogni, 1 desider1, che vanno a incarnarsi in una «vita istitui-
ta»"’. Questa categoria cerca di rendere conto della presa del sociale sullo spazio
psichico e carnale dell'individuo, del suo formarlo come tale: «ogni istituzione»,
aveva gia detto nel ’52, «¢ un sistema simbolico che 1l soggetto mcorpora come
stile di funzionamento, come configurazione globale, senza aver bisogno di con-
cepirlo espressamente»”. Persino il nostro essere biologico ¢ il prodotto di un la-
voro storico complesso, e 1l corpo stesso ¢ la concrezione di una trama simbolica
che ne modella incessantemente I'elemento puramente vitale, ¢ esso stesso una
vicenda singolare che non si1 da cosi com’e, nella sua pienezza, ma s1 forma at-
traverso lacune e mediazioni. Altrettanto possiamo dire del linguaggio, che c1 offre
1l modello piu chiaro della dialettica continua fra istituito e istituente: siamo parlati
dalla lingua che abbiamo assorbito dall’ambiente, ma non possiamo non scartare,
mettercl qualcosa di nostro, aggiungere del nuovo, fosse pure nella forma “leg-
gera” della variazione.

Quando Castoriadis nizia a spostare la sua analisi intorno alle 1stituzioni sul pi-
ano ontologico, considera proprio questa vastita di modelli presa di mira da Mer-
leau-Ponty e, come lui, prova a individuare un metodo per tagliare tutto lo spettro
dell’Essere. Per quanto possa distinguere, dentro listituzione immaginaria, fra
quella propria alla psiche singolare (1l flusso affettivo/rappresentativo/intenzionale)
e quell'immaginario che ¢ collettivo, deposito del linguaggio, culturale, sociale-
storico”, ¢ lo stesso movimento che secondo lui si presenta su diversi campi” - e
che, presentandosi, I trasforma. Ma c¢’¢ ancora un’altra cosa che Castoriadis ri-
prende da Merleau-Ponty, ed ¢ la questione del rapporto fra espressione e rap-

" M. Merleau-Ponty, L’institution. La passivité. Notes de cours au College de France (1954-55),
Editions Belin, Paris 2003, p. 66.

7 M. Merleau-Ponty, Elogio della filosofia, Editort Riuniti, Roma 1974, p. 77.
" «lJimmaginazione sul piano della persona umana singolare - quella che io chiamo
I'immaginazione radicale - e dell’ilmmaginario sul piano sociale e storico come fondatore, creatore
delle 1stituzioni sociali», C. Castoriadis, Post-scriptum sur l'msignifiance. Entretiens avec Daniel
Mermet suivi de dialogue, L’aube, La Tour d’Aigues 2004, p. 76.

" Cosi aveva scritto Merleau-Ponty nella prefazione di Segni, Il Saggiatore, Milano 2003, p. 45:
«['uomo non ¢ se non in movimento. Analogamente i1l mondo non si regge, ’Essere non si regge se
non in movimento, solo cosi tutte le cose possono essere insiemes.



90

SALVATORE PRINZI

presentazione. Per entrambi, nemmeno nel corpo, nell’'unita somato-psichica, nei
vissutl e nel sentiment, s1 da comcidenza, intuizione diretta, coglimento 1stantaneo
di un senso eidetico che precederebbe I'mmagine e la rappresentazione.
L’ongmario ¢ qualcosa di mattingibile, che si da sempre per rifrazioni, anche ai
livelll pia “bassi”, pia a contatto con 1l mondo. Come scrive Castoriadis, in una
frase dal sapore molto merleau-pontyano, «l corpo vivente umano ¢ tale in quan-
to rappresenta e sl rappresenta, e mette e s mette in “immagini” ben oltre c10 che
esigerebbe e implicherebbe la sua “natura” di vivente»”. La «rappresentazione»,
qui defiita da Castoriadis come «“messa in immagim”, insorgenza di figure», av-
viene «nell'indistinzione fra “attivita” e “passivita”, come nell'indistinzione fra “in-
terno” ed “esterno”»". La vicinanza con quanto scritto da Merleau-Ponty ¢ con-
siderevole, a maggior ragione perché Castoriadis non conosceva gli appunt,
all’epoca mediti, dei corsi tenuti dal fenomenologo al College de France.

Insomma, sicuramente entrambi 1 pensatori concordano su una prospettiva an-
ti-essenzialista, per la quale la rappresentazione non ¢ solo la copia o la presenta-
zione di secondo grado di un’idea, di un’essenza o di un’esperienza che sarebbe
gia li, data una volta per sempre, e che c1 s1 dovrebbe sforzare di rendere pii
fedelmente possibile. Al contrario, la rappresentazione ¢ la dimensione in cui
sempre siamo presi”, ed ¢ autotrasformazione continua, non potendosi agganciare
a un ricordo statico o a una visione diretta della cosa, ma solo ad un’altra rap-
presentazione. Deriva, quindi, pia che da un’essenza, da tavole di assenza, da uno
scarto mai riempito, fra 'evento, indicibile in sé, e la sua dicibilita”. Per questo se-
condo l'ulimo Merleau-Ponty bisogna «mostrare che non c’¢ variazione eidetica
senza parola; mostrarlo a partire dall’ zmmaginario come sostegno della variazione
eidetica, e dalla parola come sostegno dell'immaginario»”. Che Castoriadis si in-
carichi di svolgere questo compito, ¢ evidente. [immaginario per lui ¢ proprio la
capacita di vedere 1in una cosa quello che non é: «facolta originaria di porre o di
darsi, nel modo della rappresentazione, una cosa e una relazione che non sono
(che non sono date nella percezione o non lo sono mai state)»". I immaginario ¢
dunque una funzione di mediazione - ed ¢ significativo che Castoriadis proprio in
questa pagina evochi Hegel -, che istituisce 1 rmvio simbolico, la creativita
dell’agire umano che fa sorgere 'ordine della significazione.

* C. Castoriadis, Listituzione immaginaria della societa, cit., p. 458.

“Ivi, p. 459.

* Come scrive F. Ciaramelli, ¢’¢ un «carattere primordiale di una deviazione attraverso il lin-
guaggio [...] L’ordine della mediazione simbolica che costituisce la deriva propria dell’origine, fonda
I'inaccessibilita immediata dell’originario», I’originaire et 'immediat. Remarques sur Heidegger et
le dernier Merleau-Ponty, in “Revue philosophique de Louvain”, n. 2, 1998, p. 229.

* Non a caso 1l primo saggio che Castoriadis dedica a Merleau-Ponty ¢ intitolato proprio, gio-
cando sul titolo della sua ultima opera, Le dicible et 'indicible, in “IL’arc”, n. 46, 1971, p. 67-79.

* Nota del febbraio 1960, cfr. M. Merleau-Ponty, Il visibile e I'invisibile, cit., p. 249.

* C. Castoriadis, Listituzione immaginaria della societa, cit., p. 214.



91

C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

Tuttavia, per precisare su questo punto il pensiero del filosofo greco, e poter
cosi arrivare a constatare alcune ricadute politiche della sua ontologia che rielabo-
ra 1l rapporto, in genere umdirezionale e gerarchico, fra espressione e rap-
presentazione, forse ha senso sistere maggiormente sulle distanze con 1l pensi-
ero di Merleau-Ponty, rivendicate, in particolare, nel saggio Merleau-Ponty et le
pords de I'héritage ontologiqué”. Secondo Castoriadis nel fenomenologo francese
persisterebbe, 1n effetti, un residuo di filosoha tradizionale. Ci sono certamente al-
cune ncontestabili acquisizion1 nell’ontologia merleau-pontyana: lo statuto con-
ferito alla creazione umana, lo sviluppo della sua filosofia a contatto con tutti 1
campi del sapere, 1l rihevo che da alla nozione di 1stituzione come movimento
stesso dell’Essere... Una doppia eredita lega perd Merleau-Ponty alla filosofia
tradizionale: innanztutto 1l primato della percezione i quanto unico accesso alla
realta delle cose, e 1n secondo luogo 1l primato dell’«essere determinato», ovvero
dell’Essere che s1 da come tale, in maniera definitiva, essenziale, identitaria. Si po-
trebbe discutere a lungo nel merito di questa lettura di Castoriadis e della sua cor-
rettezza: negh ultimi vent’anni la pubblicazione degl mediti di Merleau-Ponty ha
dimostrato che i realta molte delle critiche che 1l filosofo greco muove al francese
non trovano del tutto riscontro. Ma qui ¢ interessante non 1l dibattito filologico,
quanto evidenziare come Castoriadis pensi filosoficamente 11 tema della rap-
presentazione, in modo da arrivare a concepire un’ontologia politica del comune
e delle sue 1stituzioni. A questo proposito, puntiamo direttamente al primo rilievo
castoriadisiano.

La filosofia di Merleau-Ponty avrebbe compiuto un passaggio mndebito:
dallidea che la percezione dia accesso alle cose, sarebbe arrivata a sostenere che
soltanto la percezione dia veramente accesso alle cose, che tutti gh altrt modi della
rappresentazione trovino la loro origine nella percezione e ne siano un calco, una
variante indebolita, un residuo lacunoso. Per Castoriadis, invece, «la rappresenta-
zione rientra nelle competenze dell'immaginazione radicale: ¢ immaginazione rad-
icale che s1 manifesta e s1 figura. Lo ¢ altrettanto quando ¢ rappresentazione per-
cettiva e si appoggia [...] su un esser-cosi del sensibile, coalescenza evidente e min-
telligibile di “colur che sente” e di “colui che ¢ sentito”... Percepire ¢ immaginare,
nel senso letterale ed attivo di questo termine [...] La percezione ¢ una variante
della rappresentazione»”. In altri termini, la realtd osservabile, ascoltabile, indi-
viduabile attraverso 1 sensi, non ¢ mai cosi, ¢ sempre attraversata da un’affettivita,
da figure oniriche e mmmagmative. Quindi ¢’¢ sempre rappresentazione, non si
puo fare a meno della rappresentazione, solo che questa deve essere intesa come
immaginazione radicale, ovvero come fonte di creazione, capacita di far emergere
10 che non era preventivamente dato e che non era derivabile. I.'immaginazione

86

Orain C. Castoriadis, Fait et a faire. Les carrefours du labyrinthe V, cit.
7 Ivi, p. 189.



92

SALVATORE PRINZI

radicale ¢ msomma 1l luogo dove s1 pongono nuove forme, sul piano psichico, so-
ciale, storico-politico, nuove forme contro quelle istituite. Forme che quando ap-
paiono c1 espropriano di ogni avere, destituiscono ogni esser-cosi.

In questo modo Castoriadis, attraverso 'analisi della percezione, arriva a met-
tere 1n discussione I'intero impianto di Merleau-Ponty, la cui torsione rispetto alla
fenomenologia ¢ giudicata ancora mcompleta. Se Tillusione ontologica
tradizionale sta nel fatto che I'Essere ¢ 1l donarsi di c10 che ¢ dato, e si regola solo
sull’esser-dato, Merleau-Ponty I’ha rinnovata, perché per lu - a detta di Castoriad-
1s - nella percezione si ha la cosa stessa, € non la sua rappresentazione, la quale va
anzi quanto piu possibile messa da parte, oltrepassata. Come se c1 fosse, a sos-
tenere 'operazione percettiva, una sorta di Welt-thesis, una tesit del mondo pre-
supposta che sappilamo essere assolutamente vera, solida, indubitabile. I fatto che
Merleau-Ponty riconosca, ne I/ visibile e l'mvisibile, «un immaginario operante,
che fa parte della nostra istituzione e che ¢ indispensabile alla definizione
dell’essere stesso», e che definisca questo Essere e questo immaginario come «“el-
ementi” (nel senso di Bachelard), ossia non degl oggetti, ma der campi, essere
duttile, non-tetico, essere anteriore all’essere, e del resto comportanti la loro auto-
inscrizione»™, non sembra soddisfare Castoriadis. Anzi, per il filosofo greco anche
parlare di rappresentazione rischia di rinviare a una sfera troppo determinata,
quella della rappresentanza: <Ja mente non ha rappresentazioni. La mente, se si
vuole utilizzare questo termine, ¢ questo: flusso rappresentativo [...] Questa
presentazione perpetua di “qualche cosa” che non ¢ la per un’altra cosa (r1-
presentazione, Vertretung) né per “qualcuno”»".

Il punto diventa, allora, far collassare 1l flusso rappresentativo i rappresenta-
zioni efficaci, che non s1 stacchino dal flusso e che non s1 mettano a significare di
per sé, recidendo ogni rapporto con 1l loro fondo affettivo. Listituzione del co-
mune trova cosi ragioni nella costituzione stessa de1 soggetti, e si rende possibile
quando la rappresentazione, proprio perché flusso, non blocca questa emergenza
- (uesta creazione continua, questa incompletezza che non viene mai riempita e si
trasforma sempre m nuova incompletezza -, ma la lascia consapevolmente essere:

Il soggetto non & possessore delle “sue rappresentazioni”, dei “suoi affetti”, e delle
“sue Intenzioni”: 1l soggetto ¢ questo flusso rappresentativo-affettivo-intenzionale
dove ¢ emersa la possibilita permanente della riflessione (come modalita della rap-
presentazione, che implica una ri-presentazione della rappresentazione) e in cui la
spontaneita bruta dell'immaginazione radicale si ¢ in parte convertita in spontaneita
riflessa”.

* M. Merleau-Ponty, 1l visibile e I'invisibile, cit., p. 278.
* C. Castoriadis, Fait et a faire, cit., p. 199.
“Ivi, p. 201.



93

C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

Le 1stituzioni, se non vogliono 1rrigidirsi, devono attenersi sempre a questo
livello: dare modo al flusso di esprimersi senza disperdersi, fissandosi piuttosto n
rappresentazioni parziali che non sono rappresentanze separate, ma schemu, fig-
ure e simboli che rendano possibile la rappresentazione come partecipabile e
come fare collettivo. Si tratta di «stituzioni che», dice Castoriadis contro 11 marx-
1smo e contro la psicoanalisi, 0 almeno contro le loro mnterpretazioni determinis-
tiche, «<non possiamo pensare senza assurditd né come “riflesso”, né come “subli-
mazione” delle condiziom “reali”, m cui la societa sarebbe messa, perché queste
non sono |...] coglibili e non sono assegnabili fuori da questa istituzione sociale»".
Non c¢’¢ quindi reale i sé o razionale m sé: ogni percezione, come ogni discorso e
ogni prodotto umano, provengono da una particolare istituzione sociale-storica, ne
restano avvolti, configurando cosi ogni istituzione come arbitraria e immotivata nei
suol elementi essenziali.

Ecco dove Merleau-Ponty non ¢ stato abbastanza radicale: nel pensare ancora
sotto la modalita fenomenologica della presenza - che ¢ 1n realta comcidenza,
identita di un istante-ora e di un’eternita intemporale - e del te/os come posizione
della fine prima del cominciamento, e dunque esteriorita della temporalita, che
non ¢ vissuta appieno perché ¢ gia orientata. Merleau-Ponty resta prigioniero
dell’ontologia tradizionale perché per conoscere I'lissere c1 dice di guardare
allessere che ¢ davvero. Ma, sempre secondo Castoriadis, quello che Merleau-
Ponty chiama I'Essere - cioe I'merenza reciproca di “c1o che ¢” e della “maniera
n cul ¢” -, deve essere rvisto proprio mn questa inerenza, non puo piu esser pen-
sato come «Issere-dato, Essere-completo, Essere-determinato, ma come crea-
zione continua, organizzazione perpetua»”, genesi ontologica, emergenza di tipi e
di relazioni. ’Essere deve quindi essere compreso, secondo Castoriadis, come al-
terazione mcessante, emergenza di forme, creativita - come a-étre, qualcosa che ¢
sempre da essere.

Ancora una volta, cosa ¢ m gioco mn questa lettura dell’Essere? Che ne ¢ del
comune ¢ delle forme istituzionali che ne garantiscono la permanente apertura?
Qui, su questo punto, Castoriadis ¢ esplicito, anche a costo di polemizzare con
molti filosof in voga negli anni ’70: «né la soppressione della rappresentazione, né
nessun altro artificio permetteranno mai di annullare la distanza fra mondo priva-
to e mondo pubblico, o fra questo mondo pubblico e quell’altro, di ridurli 'uno
allaltro [...] o di riumrh attraverso I'mvocazione, puramente nominale, di un
mondo che i “precederebbe”». Se vogliamo garantire uno spazio comune, dobbi-
amo rifiutare quelle logiche dell’espressione che immaginano di sopprimere ogni
rappresentazione o che magari vagheggiano un mondo di benr comuni in cui radi-

“Ivi, p. 214.
“1Ivi, p. 181.



94

SALVATORE PRINZI

care ontologicamente 1'uguaglianza”. Un tale tentativo ¢ insostenibile: sia perché la
filosofia non sta li a giustificare la politica, a pensare le categorie che legittimino
I'azione™ - al contrario ¢ la filosofia che si deve lasciar pensare alla luce di quello
che avviene - sia perché abolizione della distanza non ¢, di per sé, auspicabile:
«LLo scarto fra mondi privati non ¢ evidentemente abolito dall’istituzione, ogni vol-
ta, di un mondo pubblico; piuttosto [...] il mondo pubblico € cio che ¢ ed & com-
pletamente cosi perché ogni volta s1 da questo miracolo, di gestire e di assicurare
la possibilita di un’indefinitezza di mondi privati indefinitamente rinnovati»”.

Insomma, 1l lungo passaggio attraverso la filosofia di Merleau-Ponty porta Cas-
toriadis a formulare piti da vicino 1l szo punto, che articolera continuamente a par-
tire dal ’75: listituzione del comune non sta nella forzata coincidenza,
nell'imposizione di una legge universale, e nemmeno in un’estatica fusione, ma
nella capacita di padroneggiare le distanze, nell’assicurare attraverso nomoi col-
letivamente scelti e verificati 1l ibero sviluppo di monadi psichiche pronte ad ar-
ricchirsi, integrarsi, trasformarsi nell'incontro dei loro flussi rappresentativi. E in-
fatti solo grazie all’attivita di individui sufficientemente singolarizzati che una socie-
ta puo creare la novita che le permette di non cadere in uno stato merzale, ed ¢
solo grazie a1 meccanismi istituzionali che s1 stabilisce quell’ordine minimo perché
questa novita non sia fattore di pura instabilita e lacerazione”. La difficolta di ogni
1stituzione soclale, quindi, ¢ quella di articolare due esigenze apparentemente con-
tradditorie: da un lato la presa di distanza dell'individuo rispetto all’istituzione,
necessaria per mterrogare norme e valori collettivi, dall’altro la partecipazione, che
non ¢ mai anodina, a quest’ordine. Non si tratta quindi solo di mantenere le dis-
tanze, ma di anche di mantenere un equilibrio. Democrazia ¢, per Castoriadis, 1l
nome di questa sfida. Resta da provare se sia possibile: questa ¢ la difficolta che a1
consegnano tempi di guerra e pandemia”.

* Su questo punto cfr. F. Ciaramelli, Dal consenso alla legitimazione. Le vicissitudini della servi-
tu volontaria ieri e oggl, in F. Ciaramelli, U. M. Oliviert, Il fascino dell’obbedienza, Mimesis, Mila-
no 2013, p. 97: «L’elemento comune alle unicita individuali non preesiste, dunque, all’istituzione
sociale, ma ne ¢ Pesito. Se ¢’¢ un fondamento naturale della societa umana, ¢ dunque solo negati-
VO».

* Su questo punto cfr. E. Profumi, L’autonomia possibile, cit., p. 9: «Castoriadis stabilisce
un’equivalenza tra attivita filosofica e quella politica: 1l legame reciproco non permette che una ri-
vendichi 1l primato sull’altra. Cio impedisce di pensare, come invece fa Axel Honneth, che Casto-
riadis abbia usato la filosofia per giustificare la realta politica della rivoluzione».

* C. Castoriadis, Fait et a faire, cit., p. 214.

* Cfr. quanto Castoriadis scrive sul Maggio ’68: «bisogna certamente che il movimento mantenga
e allarghi 1l piu possibile la sua apertura. Ma 'apertura non € e non pud mai essere apertura assolu-
ta. L’apertura assoluta ¢ il nulla, cioé immediatamente chiusura assoluta», C. Castoriadis, C. Lefort,
E. Morin, Mai 68 : la breche, cit., p. 105.

7 Certo, «la rarita di questi momenti nella storia della umanita in cui si & manifestato il dispositi-
vo psichico e affettivo cosi particolare descritto da Castoriadis, che esige dall’'individuo che si situi in
una sorta di entre-deux per definizione instabile, fra 'adesione al mondo istituito e 1l rifiuto di que-



9

5

C. Castoriadis e l'istituzione del comune (1946-1975). Legalita istituita e immaginario sociale

Di sicuro, se ¢ vero quello che dice Castoriadis, ovvero che una societa con-
tiene sempre di pri di quello che presenta, che ¢’¢ un mmmaginario radicale
all’opera nella storia anche ner momenti apparentemente piu stagnanti, allora - se
¢ troppo dire che s1 puo sperare - ¢’¢ motivo, almeno, per non disperare. Qui, a
questo grado zero della speranza, istituire 11 comune non vuol dire semplicemente
ri-presentare c10 che s1 presenta, ma permettere a quel dr piir di presentarsi. E
questo ¢ davvero 1l primo potere che bisogna guadagnare oggl, un potere di antic-
ipazione: quello di far valere I'istituente contro 'istituito, quello di sgomberare 1l
campo dalle macerie e di rendere possibile I'avvenire o I'a-essere. La democrazia
mnfatti ¢ tale non solo quando s1 ¢ uguah sul potere, ma quando s1 ¢ uguali sul po-
ter cambiare. Gestire o cogestire 1l presente ¢ ancora nulla. Poter far accadere, at-
traverso la socializzazione dell'immaginario, 1l futuro: questo ¢ tutto. Perché, al
momento, «’ordine stabilito» & solo «un immenso disordine stabilito»".

sto mondo, una tale rarita non tenderebbe forse all’estrema difficolta, ovvero alla quasi-impossibilita
di vivere all’altezza di questa esigenzaP», G. Labelle, Cornelius Castoriadis et le tensions inhérentes
a I'imaginaire politique grec, in B. Bachofen, S. Elbaz, N. Poirier (a cura di), Castoriadis, Réinventer
I’autonomie, Sandre, Paris 2008, p. 220.

* C. Castoriadis, Mai 68 : la breche, cit., p. 93.



